

2.4.



# SARASVATIBHAVANA-GRANTHAMALA

[ Vol. 118 ]

# **ADVAITADĪPIKĀ**

[ PART THREE ]

Published to

and main sail full

OF

NŖSIMHĀŚRAMA

With the Commentary

### Advaitadipikāvivaranam

BY

**NĀRĀYAŅĀŚRAMA** 

EDITED BY

S. SUBRAHMAŅYA ŚĀSTRI

Śāstracūdāmaņi-Professor Sampurnanand Sanskrit University



VARANASI

ELEMANTHA 1987 AND TAVEAGAS Research Publication Supervisor-Director, Research Institute, Sampurnanand Sanskrit University Varanasi.

ANTELESTAVOA

Published by-

Dr. Harish Chandra Mani Tripathi Publication Officer Sampurnanand Sanskrit University Varanasi - 221002. to the the Comments of

Available at -AND DELL YARRAY. Sales Department, Sampurnanand Sanskrit Vishvavidyalaya Varanasi-221002. Va Ca11119

> JUTSE AYES HARRIES to love and house

First Edition-1100 Copies Price Rs. 20.00

Printed by-Ghan Syam Upadhyaya Manager, Sampurnanand Sanskrit Vishvavidyalaya Press Varanasi.

# सरस्वतीभवन-ग्रन्थमाला [११८]

श्रीनृसिंहाश्रमविरचिता

# अद्वैतदीपिका

[ व्रतीयो भागः ]

श्रीनारायणाश्रमविरचिताद्वैतदीपिकाविवरणाख्यटीकया संविकता

सम्पादकः

श्रीएस् > सुब्रह्मण्यशास्त्री

शस्त्रचूडामणि-श्राचार्यः सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालये



वाराणस्याम् १९०९ तमे शकाब्दे अनुसन्धानप्रकाशनपर्यवेक्षकः — निदेशकः, अनुसन्धानसंस्थानस्य सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य वाराणसी ।

in the second of the

प्रकाशकः --डॉ॰ हरिश्चन्द्रमणित्रिपाठी
प्रकाशनाधिकारी
सम्पूर्णानन्दसंस्कृतिविश्वविद्यालयस्य
वाराणसीं-२२१००२

प्राप्तिस्थानम् — विक्रयविभागः, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य वाराणसी-२२१००२.

प्रथमं संस्करणम्, ११०० प्रतिरूपाणि मूल्यम्, २०-०० रूप्यकाणि

मुद्रकः —
घनश्याम उपाध्यायः
व्यवस्थापकः,
सम्पूर्णानन्द-संस्कृत-विश्वविद्यालयीयमुद्रणालयस्यः,
वाराणसीः।

Application of the state of the

#### **FOREWORD**

I deem it a great privilege to associate myself with the publication of this third and conclusive Volume of Advaitadīpikā of Nṛṣimhāśrama by our University. I regard Panditarāja Brahmaśri S. Subramanya Sastri, the erudite editor of this important Vedantic text, who has made a niche for himself as a pre-eminent scholar of Vedanta. Nyāya and Mīmāmsā in the country, as my Vidyā-guru, though I did not have the opportunity of learning under him as a regular student. But as a student of Vedanta Siromani class in the Madras Sanskrit College in the late forties and subsequently as a Lecturer in Sanskrit in the Vivekananda College, Madras, I had many opportunities of listening to his learned discourses in Sanskrit on philosophical subjects and his incisive interventions in traditional colloquia. He has been quite a prolific editor of sastraic texts and it is a privilege to this University to have his association in its publication programmes.

I look upon this opportunity to be providentially linked with this publication as an honour on another count too. Dr. Gaurinath Sastri, my illustrious predecessor in office, who presided over this University for two terms, had contributed the Foreword to the two earlier Volumes of this text and it is a rare pleasure to be able to complete the publication which he started and which received the patronage of another illustrious predecessor the late Pandit Badri Nath Shukla, with whose recent disappearance, I lost a personal supporter in Varanasi and the country, its most eminent Naiyāyika.

Good fortunes too do not come single, on occasions. It is much more than mere, good fortune that this publication is to be released by His Holiness Chandrasekharendra Sarasvati, the Paramācārya of Kanchi Kamakoti Peetha at Kancheepuram in the precincts of the Kanchi Math,

synchronising with the formal ceremony for the award of the Mahāmahopādhyāya degree, honoris causa of our University on my revered Guru, Śāstraratnākara Brahmaśṛ S. R. Krishnamurthy Sastrigal, former Professor of Vedānta in Madras Sanskrit College. My sentiments are best expressed by Sri Harsa's well known words, which he used as a refrain of his prefatory verses to his three plays:

वस्त्वेकैकमपोह वाञ्छितफलप्राप्तेः पदं, कि पुन-मंद्भाग्योपचयादयं समुदितः सर्वो गुणानां गणः।

(Each little circumstance here is such that it can independently contribute towards the fulfilment of my desires. How much more should be my delight, when all the blessed factors have come together, by my good fortune?)

Nṛsimhāśrama has a special place of importance in Dvaita-Advaita and Viśiṣṭādvaita-Advaita polemics. He was a recognised authority on Advaita of his days and possibly spent most of his days in this city of Kashi. The best proof of this is the *Vyavasthāpatra* (1657 A. D.) carrying his signature along with those of great luminaries like Gāgābhaṭṭa, Appaya Dīkṣita and Khaṇḍadeva, to which the learned editor called attention in his *Upodghāta* to the first Volume. That Khaṇḍadeva lived and worked in Kashi is vouchsafed by Paṇḍitarāja Jagannātha when he wrote:

#### देवाध्यगीष्ट स्मरहरनगरे शासनं जैमिनीयम्

Gāgābhaṭṭa, likewise, was also a celebrated resident of Kashi. There are anecdotes about Appaya Dikṣita and Jagannātha, centering round Kashi. As against this proved association of Nṛṣiṁhāśrama with Kashi, the present work contains a strange reference which seem to indicate that this work was probably not written in Kashi. In the course of the discussion on Śābdāparokṣa, he writes:

न हि काशीस्थं पदार्थं शब्देन, जानन्, जानामीत्यनुभवन्निप ममेदानीं काशीस्थः पदार्थोऽपरोक्ष इत्यनुभवति । Here he speaks of the case of a non-resident of Kashi knowing about a thing in Kashi through second hand reports of others.

Advaitadīpikā was, in all probability, one of his mature works. The prevailing tone of this work gives some indications of the confidence of the writer in meeting his opponents. The cases of innuendo, satire and sarcasm in the polemics with his philosophical rivals that we find in this work, throw interesting light on this, The following are some random instances:

(1) There is a fine sense of satiric humour in the peroration contained in the following parikara-śloka:

तस्मात्तवान्यथाख्यातिरन्यथाख्यातिरेव सा । विदुषोऽपि हि कि कुर्यास्त्वमीशे विषमेक्षणे ॥ (p. 358 Vol. II)

There is a fine piece of suggestion (dhvani) here that his unhealthy animosity towards Siva has brought upon this illusion on him.

(2) There is a similar delightful pun in the peroration of his criticism of the Dvaitin's misinterpretation of तत्त्वमित by wrong splitting of the words:

तस्मादर्वाचीनं मतमर्वावीनमेव। (p. 61, Vol. III)

(3) He speaks of Ācārya Rāmānuja as चिरन्तनदास, with an oblique hint of the concept of Kainkarya even after liberation. (pp. 58 and 61, Vol III). Whereas this satire may not transgress the limits of decency; the Commentator Nārāyanāśrama (a direct disciple of the author) violates these limits when he descends to personal reflections in referring to the followers of Ācārya Rāmānuja as रवेतमृच्छूङ्ग-धारि as श्रिङ्ग while commenting on the same passages.

A similar tone of great self-confidence is reflected in these two highly poetic verses, which are prefixed to the third Pariccheda: (pp. 216, 217 of Vol II) गुरुचरणकुपा मे कञ्चुकीकुर्वती मां

तरहरिचरणेच्छां चारयत्यात्मदुर्गे।
अहमिति विगताधिः सश्चराम्यात्मयोग्यं

कपटमितिविलासैर्भेदिभिभिन्नमार्गे।।
निरविधनिर्मेळवितप्रकटनशीलप्रभो गुरोस्स्नेहात्।
औपनिषदात्मदीपः कुरुतात् कल्याणकारिणीं विद्याम्।।

The figures, as well as the *Vastu-dhvani* that is enshrined in the figures are worthy of any past master of the poet's craft. The same is true of the effortless *yamaka* in the preceding verse too. It is a little unfortunate that the beauty of these verses has been lost upon the commentator, who has missed even the clear *Vyatireka* in the last verse.

I conclude with my respectful pranāmas to the learned editor on behalf of the University and crave his indulgence for the delay in releasing this Volume from the Press, where it has been lying for long. But I am confident, that the long wait has been more than compensated by its release at the hands of His Holiness in the precincts of a great seat of Vedānta.

V. VENKATACHALAM

Vice-Chancellor
Sampurnanand Sanskrit University
Varanasi.

Varanasi 18.7.1989 Guru Pürņimā (Vyāsa-Pūrņimā)

# प्रास्ताविकम्

कपिलकणादगौतमन्यासजैमिन्याद्याचार्याणां पद्यायामनितरसाधारणप्रतिभा-धना आचार्यशङ्करचरणाः प्रतितिष्ठन्ति दर्शने । परवितिवपश्चिदपश्चिमविभावितैः शाङ्करभाष्यव्याख्यानैस्तावदाचार्यचरणलोकोत्तरप्रातिभ्यमञ्जसाभिव्यज्यते । शाङ्कर-भाष्यमधिकृत्य पद्मपादिवरचिता पञ्चदशिकेत्याख्या प्रथमा प्रथते व्याख्या, वाचस्पतिमिश्चप्रणीता भामत्याख्या द्वितीया चकास्तीति विदन्ति तद्विदः । आनन्दिगिरिगोविन्दानन्दाभ्यामपि न्यायनिर्णयो रत्नप्रभेति टीके प्रटोकिते शाङ्करभाष्यस्य ।

शाङ्करमतमवलम्बयं स्वातन्त्र्येण संदृढ्यो प्रन्थो नैध्कम्यैसिद्धिनामक आचार्यंशिष्येण सुरेश्वरेण तिष्ठिष्येण सर्वज्ञमुनिना प्रणीतं पद्मग्रद्धं 'संक्षेपशारीरकम्'
इत्यिभिद्धं ग्रन्थं व्याचल्यौ षोडशशततमाद्धोस्तशताब्दभवो नृसिहाश्रमो जगन्नाथाश्रमगीर्वाणेन्द्रसरस्वतीशिष्यः । नृसिहाश्रमकृता संक्षेपशारीरकतस्ववोधिनीत्यास्या
व्याख्या सरस्वतीभवनग्रन्थमा गया नदषष्टितमप्रमुनतया पञ्चभागेषु १९३६ तमख्रैस्ताब्दादारभ्य १९४१ तमख्रैस्ताव्दं यावत् प्रकाशमुपेता ।

धर्मराजाध्वरीन्द्र-नारायणाश्रम भट्टोजिदोक्षिता नृसिहाश्रमस्य प्रमुखाः शिष्याः प्रसिद्धाः सन्ति । अप्ययदीक्षितस्तु नृसिहाश्रमसमकालिकः । विद्वन्मण्डली-मण्डनस्यास्यादैतवेदान्तविषयिणी वैदुषी विश्रता । नव्यन्यायप्रपुष्टयेदमीयग्रन्यभाषया नृसिहाश्रमस्यान्यशास्त्रपाटवमपि विजायते ।

जयतीर्थो विद्वान् न्यायसुधाप्रन्थेऽद्वैतवेदान्तसिद्धान्तान् निरास्थत् सौपष्टमभम् । तिन्नराचिकीर्थया नृसिहाश्रमेण विर्याचतस्तावद् 'अद्वैतदीपिका' इत्याख्योऽयं प्रकृतो प्रन्यस्तद्ग्रन्थेषु शीर्षंण्यतां भजते । सरस्वतीभवनग्रन्थमालाया अष्टादशोत्तरशततम- प्रस्ततयाविभवनयं चतुर्थंपरिच्छेदात्मवस्तृतीयो भागः पण्डितराजैः श्री-एस्. सुब्रह्मण्यशास्त्रिवयौं सम्पादितो बुधवराणां श्रीणनाय जिज्ञासूनां हिताय च सेत्स्यतीति ध्रुवं मनुते —

अक्षयतृतीयायां २०४३ वै० बाराणस्याम् भागीरथप्रसादित्रपाठी 'वागीशः शास्त्री' निदेशकः अनुसन्धानसंस्थानस्य

## अहैतदीपिकायां चतुर्थः परिच्छेदः

### उपोद्घातः

इदानीं श्रीनृमिहाश्रमविरिचतायाः अद्वैतदीपिकायाः चतुर्थः परिच्छेदः इदं-प्रथमतया संमुद्रच प्रक्तश्यते । अयं च ग्रन्थः जयतीर्थंकृतन्यायसुद्योक्ताद्वैतदूषणानां समा-धानानि वेदान्ताधिमतानि व्यक्तीकुर्वन् अद्वैतशास्त्रस्य यथावदिधामे महदुपकरोति ।

भगवत्पादश्रीशङ्कराचार्या हि श्रुतीनां मुख्यार्थमेव परिगृह्य वेदान्तार्थमुप-पादयन्तः श्रुत्यर्थोपपादकान् न्यायांश्च पदे पदे प्रकाशयन्ति "श्रुतेः" इति स्वपक्ष-साधकश्रुति प्रदश्यं "उपपत्तेश्च" इति श्रुत्यर्थोपपादकन्यायान् प्रदर्शयन्ति । अत एव श्रीपद्मपादाचार्याः पञ्चपादिकारम्भे 'नमाम्यभोगिपरिवारसंपदं निरस्तभूतिमनु-मार्धविग्रहं" इति गुरुं स्तुवन्तः भगवत्यादीयभाष्यमेव तदीयशरीरं तच्चार्धेनानु-मानात्मकं अर्धान्तरेण तु श्रुत्यात्मकं इति श्रुष्ठेषेण सूचयन्ति ।

अत एव गांकरोऽभित्रायः श्रुतिविरुद्ध इति वक्तुमग्रक्तुवन्तः द्वैतविशिष्टा-ह्वतपण्डिताः अह्वैताभिमतप्रक्रियां खण्डियतुं प्रयतन्ते । 'एकमेवाहितीयं ब्रह्म' 'तत्त्व-मिस' 'अहं ब्रह्मास्मि' 'सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरः नामानि कृत्वाऽभिवदन्यदास्ते' इति 'अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविश्य' इत्यादिश्रुतिभिः प्रतिपादितवेदान्ततत्त्वं केनाप्य-पलितुं न शक्यते । यद्यपि प्रत्यक्षेण द्वैतमेवावगम्यते नाद्वैतं तथापि प्रत्यक्षात् बहुशः दृष्टविपर्ययात् अपौरुषेयं अप्रामाण्यलेशेनाप्यकलिङ्कृतं शास्त्रं प्रवलं प्रत्यक्षं बाधित्वा स्वप्रमेयं व्यवस्थापयति-यथा प्रत्यक्षतो जीवभेदः प्रतीयते प्रतिशरीरं सुखदुःखादि-भदात् । शास्त्रं तु "एको देवः सर्वभूतेषुगूढ" इत्यादिश्रुत्या जीवाभेदमाह । तत्र शास्त्र-प्राबल्यं प्रत्यक्षं तु औषाधिकभेदमादाय निर्वोढ् शक्यते । मतान्तरीयास्तु शास्त्रापेक्षया प्रत्यक्षं प्रबलं वदन्तः प्रत्यक्षानुसारेण शास्त्रस्य गौणार्थेन निर्वाह इत्याहः । अत एव तेषां 'तत्त्वमसि' वाक्यस्य तदीयस्त्वमसीत्यर्थः अथवा अतत्त्वमसीति विगृह्य जीवात् ब्रह्मणो भेद इति द्वैतिनः। विशिष्टाद्वैतिनस्तु त्वंपदस्य जीवशरीरकार्थत्वमाहुः वेदान्त-प्रक्रिया अपि प्रत्यक्षानुमानाद्यविरोधेन समर्थयितुं शक्या एवेति प्रदर्शयितुं सत्र भवन्तः श्रीमधुमूदनसरस्वत्यश्च प्रायतन्त उपपादयांचकुश्च । यत्तु श्रीनुसिहाश्रमिणः व्यावहारिकसत्तामादाय लोकव्यवहारोपपत्तिरिति नानुमन्यासहे सत्यस्यैकत्वात् सत्य-भेदासंभवात् "सत्यभेदः कुतोऽन्वयं" इति भट्टपादा, इत्याहुः । तन्न । व्यावहारिकसत्य-मित्यस्य सत्यत्वेन व्यवहारमात्रं इत्यर्थः। सचाङ्गीकर्तव्य एव । भेदमेव तावद्विमृ-शामः । घटे पटभेदः पटे घटभेदश्च लोकप्रसिद्धः । तत्रायं प्रश्नः भेदस्य घटस्य चैक्यं वा भेदो वा ? इति । तत्र कि समाधानं भेद इत्युक्ती तस्यापि घटाद्भेदान्तरं भेद-भेदस्याप्येविमत्यनवस्था । यद्यभेदः तर्हि घटपटथोरप्यभेदः प्राप्तः । अतः भेदस्य दुनिरूपत्वात् केवलं व्यवहारमात्रं विषयरिहतं वाच्यम् । एवं स्नानादिना मलभूत्रादि-पूर्णस्य देहस्य का शुद्धः सुरापूर्णवटवदशुद्धस्य ? व्यवहरमात्रमित्येव युक्तं, मृद्धटयोः भेदे तोलने द्विगुणं गुरुत्वं स्यात् मृद्धट इति प्रत्यथो न स्यात् अभेद एव तु वास्तविकः भेदस्तु व्यवहारमात्रमित्यभ्युपेयम् ।

आधुनिकव्यवहारे पत्रे भरिमश्चित् एकरूप्यकं इति सर्वकारीयाः मुद्रापियता प्रयच्छिति । रूप्यमिति पत्रमेव व्यवहरामः । ताहरापत्रशतं शतरूप्यकं इति व्यवह्रियते न चैतद्रूप्यं, साहश्यस्याप्यभावात् । अतः रूप्यव्यवहारमात्रियदिमिति स्पष्टम् । न चात्र धारकस्य रूप्यं दीयेत-अनुवतेः ।

एवमेव सर्वस्य लोकव्यवहारस्य कर्मकाण्डस्य स्वर्गादेः सत्यलोकान्तस्य व्यावहा-रिकसत्यत्वमेव।प्रारमार्थिकतु ब्रह्मैव श्रुतौ नेह नानास्ति किञ्चन, यत्र "हि द्वेतिमव भवति तदितर इतरं पश्यति" विद्वान् नामरूपाद्विमुक्तः सत्यं चानृतं च सत्यमभवत् इत्यादि-वाक्येभ्य प्रपञ्चस्य मिध्यात्वावगमात् । अत्रैवं श्रीनृसिंहाश्रमनुनिभिः अद्वैतकण्टकाना-मुद्धारे कृतेऽपि केचन त्रिदण्डिमतमाधिताः त्रह्मसूत्राणामद्वैतपरप्तं स्पष्टं प्रतीय-मानमपि भाष्यकारादिभिः सुष्ठूपपादितमपि खण्डियतुं प्रयतन्ते । तच्चात्र विमृश्यते । अद्वैतदीपिकायाः उपोद्वलनाय । तथाहि--अथातो ब्रह्माजिज्ञासा इति प्राथमिकं सूत्रम् । इदं च विषयप्रयोजनसंबन्धाधिकारिणां सूचकिमति सर्वेषामभ्युपगमः। अत्र च सूत्रादेव ब्रह्म विषय इति ज्ञायते । तस्य ज्ञानाय विचारः क्रियते । ब्रह्मज्ञानमेव न फलं सुखदुःखनिवृत्त्यत्यतरत्वाभावात्—अपि तु मोक्षः फलं तत्साधनत्वाच्च ब्रह्मज्ञानं फलमिति। फलाध्याये तथैवचारंभ एवं स्पष्टमुच्यते सूत्रकृता तथाहि-सम्पद्या-विभविः स्वेन शब्दात् इति तत्र प्रथमं सूत्रं-तदर्थम्य एवमेवैष सम्प्रसादोऽस्माच्छीरात् समुत्याय परं ज्योतिरुपसंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते इति छान्दोग्यश्रुतौ स्वेन रूपेणाभि-निष्यराते—स्वस्वरूपं परं ज्योति; ब्रह्म साक्षात्कृत्य इति । तथा च स्वस्वरूपाविभीवो मोक्ष इति फलितम् । तस्य मोक्षत्वं तु मुक्तः प्रतिज्ञानात्' इति द्वितीयसूत्रेणावगम्यते । यदि आविर्भावो मोक्षः स्यात् तदा अनाविर्भावो बन्ध इत्यर्थात् सिद्धम् । अनाविर्भावश्च ज्ञीवस्य ब्रह्मरूपाच्छादकेनाज्ञानेनेति वक्तव्यं अत एव अविद्यावरणमेव वन्धःतित्रवृत्तिश्च मोक्ष इति सिद्धम् । तित्रवृत्तिश्च ब्रह्मज्ञानादेवेति स्पष्टम् यतः शास्त्रं ब्रह्मज्ञानायारब्धं तेन च निवत्य अज्ञानं, समानविषयकयोरेव च ज्ञानाज्ञानयोः निवत्यंनिवर्तकभाव नियमात्; ब्रह्मज्ञानस्य जीवस्वरूपाच्छादकाज्ञानस्य चैकविषयकत्वं विना तदनुपपत्तेः जीवन्नह्मणोरैक्यं तस्यैवास्मिन् शास्त्रे विषयत्वं च सूचयति । अतः प्रथमस्त्रादेव जीव-्ब्रह्मोक्यरूपविषयः सिद्धचति । प्रयोजनं च अज्ञानरूपबन्धनिवृत्तिरिति सिद्धे भवति ।

१. अज्ञानेनाघृतं ज्ञानं (गीता) ।

यत्तु श्रीमहाविष्ण्वधिष्ठितवैकुण्ठाख्य ब्रह्मलोकप्राप्तिरेव मोक्ष इति वैष्णवोक्तं तदेतेन निरस्तम् ।

यतो न वयं वैकुण्ठप्राप्ति तस्य साधनभूतां ब्रह्मोपासनां च निराकुर्मः अपि तुः वैकुण्ठप्राप्तिनं सोक्षः आत्यन्तिकः। अपि तु सशरीरत्वात् शरीरवतस्र "नवे सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति अशरीरं वाव सन्तं प्रियाप्रिये न स्पृशतः" इति श्रुत्या वैकुण्ठवासिनामपि शरीराभिमानवत्त्वात् दुःखसंभवात् जयविजयादिवत् तेषामपि पुनरा-वृत्तिसंभवात् न मुख्यो मोक्षः, अनावृत्तिवचनमस्मिन् कल्पेऽनावृत्तिविषयमिति बूमः।

यत्तु स एनान् ब्रह्म गमयित इति श्रुती ब्रह्मछोकात् विद्युल्छोकमागतेनामानवपुरुपेण नीयमानपुरुपैः प्राप्यं ब्रह्म ब्रह्मछोकस्थं परब्रह्मैव न तु कार्यं ब्रह्म इति त्रिदण्डिनः
आहुः । तत्रेदं विचारणीयम् कार्यं वादिरिस्य गत्युपपत्तेः इति सूत्रं पूर्वपक्षसूत्रं परं जैमिनिर्मुख्यत्वादिति सिद्धान्तसूत्रमिति च शैवित्रदण्डिभास्करमतानुसारिणां वैष्णवत्रिदण्डिनां च मतम् । भगवत्पादैस्तु 'कार्यं वादिरः' इत्यादिसूत्रं सिद्धान्तः। परं जैमिनिर्मुख्यत्वादिति पूर्वपक्ष इत्यिष्ठ्योयते । भगवत्पादैः कार्यब्रह्मणः सत्यछोकस्थस्य गन्तव्यत्वोपपत्था कार्यब्रह्मविषया गतिश्रुतिः। तेन च 'परब्रह्मणः गन्तव्यत्वानुपपत्तिः सूच्यते । तच्च "अत्र ब्रह्म समयनुते" 'ब्रह्मविद्ब्रह्मोव भवति' इत्यादिश्रुत्यनुपुणं भवति । परं ब्रह्म तु सर्वगतत्वात् न गमनप्राप्यम् । अतः तत्र गमयितशब्दोऽनुपपन्तः । यद्यपि ब्रह्मश्चवः सुख्यवृत्त्या परं ब्रह्मौवाचप्टे तथापि अनन्यथासिद्धिक्तद्वापेक्षया श्रुतेः दुर्वछत्वादत्र गतिप्राप्यत्विक्तङ्गस्यानन्यथासिद्धत्वात् िक्त्रभव प्रविक्रम्।
यथा आकाशस्तित्वङ्गात् इत्यत्र किङ्गस्य सर्वभूतोत्पित्तिस्थितिकयान्निष्ठानत्वरूपस्यानन्यभासिद्धस्य प्रवलत्वादेव आकाशपदप्रतिपाद्यं ब्रह्म न भूताकाश इति निर्णीतं आकाशस्तित्वङ्गादित्यधिकरणे ।

भीमांसकायच 'हस्तेनावद्यति खुवेणावद्यति स्वधितिनाऽवद्यति इति विधिभाः अवदानशब्दश्रुत्या सर्वेष्ववदानेषु त्रयाणां साधनत्वबोधनेऽपि हस्तादिगतानन्यथासिद्ध-सामध्यीनुसारेणैव तत्तच्छु तिगतानां अवदानपदानां संहतावदान-आज्यावदान-मां सावदानपरत्वं व्यवस्थापितं सामध्यीधिकरणे (पूः मीमांसायां प्रथमाध्यायान्त्याधिकरणे ) यत्तु कार्यंत्रह्मणोऽपि सर्वगतत्वेन तस्यापि गन्तव्यत्वमनुपपन्नमिति भास्करेण प्रलपितं तन्न कार्यंपदेन ब्रह्मलोकगतसशरीरचतुर्मुखाभिधानात् तस्य चअसर्वगतत्वात् गन्तव्यत्वोपपत्तिरेव।

तस्मात् मोक्षः स्वस्वरूपाविभाव एव सूत्रकारसंमतः ब्रह्मलोकप्राप्तः वैकुण्ठ-प्राप्तिरपि न मोक्षः तत्प्राप्तानां मोक्षानिभधानात् अनावृत्तिःशब्दात् इत्यनेनापुनरा-वृत्तोरेवाभिधानात् ।

अनावृत्तिश्च ब्रह्मलोकं प्राप्तानां ब्रह्मलोक एव ब्रह्मणा सह ब्रह्मविचारं कृत्वा व्रह्मसाक्षात्कारप्राप्तिसंभचात् तत्रैव मोक्षप्राप्त्या संगच्छत एव । अत एव प्रश्नोपनिषदि स सामभिष्टनोयते ब्रह्मलोकं स एतस्माञ्जीवघनात्परात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षते— इत्यत्र ब्रह्मलोकप्राप्त्यनन्तरं प्रयत्नान्तरेण ब्रह्मसाक्षात्करणमुक्तम् । यदि च परपुरुषो-पासकस्य ब्रह्मलोकप्राप्तिरिष्टा सेव मुक्तिरिति च मतं तदा ब्रह्मलोकंप्राप्तस्य तत्रत्यचतुर्मुखब्रह्मणः 'दर्शनमयत्नसिद्धमिति प्रयत्नान्तरकरणेन पुरुषमीक्षते इति वचन-मनर्थकमापद्येत । तस्मात् कार्यब्रह्मप्राप्तिरेव सिद्धान्तपक्षः मुख्यब्रह्मणस्तु अत्रैव साक्षात्कारात् अत्रैव ब्रह्मप्राप्तिः सा च संपद्याविभावः स्वेन शब्दादिति चतुर्था-ध्याय चतुर्थपादे आदावुच्यते ।

#### जन्माद्यस्य यतः

इदमिप स्त्रमद्वैतं ब्रह्म गमयित । यतः जगज्जन्मादिहेतुत्वमुक्त्वा तच्च हेतुत्वं प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधादित्युक्तेः उपादानत्वं निमित्तत्वं च । उपादानत्व च न परिणामित्वं तस्य कृत्स्नप्रसिक्तिनिरवयवस्वयाव्दकोपो वा इत्युक्तेः, अस्यार्थः— यदि कृत्स्नं ब्रह्म जगदाकारेण परिणमते तदा अयत्नदृष्टत्वात्प्रपञ्चकपब्रह्मणः ब्रह्माज्ञासा व्यर्था स्यात् यद्येकदेशेन परिणमते ब्रह्म तदा ब्रह्मणः सावयवत्वं 'निष्कलं' ब्रह्मिति श्रुतिविरोधश्च इत्युक्त्वा श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वात् आत्मिन चैवं विचित्राश्च हि इति सूत्राश्यां स्वप्ने आत्मिन स्वष्णानुपमर्दनेन स्वाप्नप्रपञ्चसृष्टिदर्शनात् तद्देव प्रपञ्चसृष्टिः ब्रह्मणो मायामयी अतथ्यरूपेति विवर्तवाद उक्तः । अतः विवर्तीपादानभूतं ब्रह्म अदितीयमिति प्रपञ्चभावोपलक्षितव्रह्मवादः द्वितीय सूत्रार्थः इत्यागतम् ।

विवर्तोपादानत्वं च स्वासमसत्ताककार्यजनकत्वं यथा गुक्तेः रजतं प्रति । तथा च प्रपञ्चस्य ब्रह्मभिन्नसत्ताकत्वेन मिथ्यात्वात् उपादानं गुद्धमद्वितीयं ब्रह्मोति सिद्धम् । प्रपञ्चस्थ मिथ्यात्वं चात एव सिद्धमित्यद्वैतम् ।

### **शात्रस्योनित्वात्**

इदमपि सूचयत्येवाद्वैतम् । योनिशंब्दः योनिश्च हि गीयते इत्युत्तरत्र प्रथमा-ध्यायोपान्त्यसूत्रेणोपादानपरः प्रयुक्तः । अतोऽत्राप्युपादानत्वपरत्वे क्रत्स्नप्रसक्त्यधिकरण-न्यायेन विवर्तोपादानत्वमेव वक्तव्यं तेन ब्रह्मणः अद्वितीयत्वं प्रपञ्चस्य विवर्तत्वेन मिथ्यात्वं च सिद्धम् ।

यदि तु योनिः प्रमाणं इत्यर्थे शास्त्रप्रमाणकं त्रह्येत्यर्थः आश्रीयते तदा शास्त्रस्य एकमेवाद्वितीयं नेह नानास्ति किञ्चन इत्यादिना अद्वैतपरता सुस्थिता। शास्त्रहृष्ट्येति सूत्रेण अहं ब्रह्मास्मि इति ज्ञानस्योक्तत्वाच्च।

### तच्च समन्वयात्

सम्यगन्वयः सम्यक्तं च तात्पर्यंविषयत्वद्योतकम् । तथा चोपक्रमा-दिषड्विधतात्पर्यालगेः अद्वेतबोधनात् अद्वेततात्पर्यकमित्यर्थः ।

यत्त विशिष्टाद्वैतिभिः स्वाप्नप्रपञ्चस्यापि सत्यत्वोपगमात् न विवर्तोपादानत्वं सूत्रकारसंगतिमिति । तन्नचारु । एवं सित कृत्स्नं ब्रह्म परिणमते एकदेशो वा उभयथापि ब्रह्मोपादानकत्वासंभवाक्षेपस्य परिहारालाभात् । स्वाप्नप्रपञ्चेऽपि आक्षेपस्य तुल्यत्वात् । यद्यपि सर्वा उपनिषदः द्वितीयाभावोपलक्षितं जीवाभिन्नं ब्रह्म बोधयन्त्येव तथापि छान्दोग्यषष्ठे स्पष्टत्वादुपपाद्यते—तथाहि—एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिजज्ञे उद्दालकः शिष्याय-उत तमादेशमप्राक्ष्यो येनाश्रुतं श्रुतं भवति इत्यादिना। समाधानकाले च यथा सोम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृन्मयं विज्ञातं स्यादित्युक्तवा विकारस्य केवलं नाम-मात्रत्वं न तु वस्तुत्विमिति चोपपाद्य मृत्तिकेत्येव सत्यमित्यनेन मृद एव घटादेः पार-मार्थिकं रूपं तज्ज्ञानेन घटशरावादयो विकाराः ज्ञाता एव भवन्तीत्युक्त्या जगदुपादानं ब्रह्मैव सत्यं प्रपञ्चःमिथ्या उपादानज्ञानेन विकारभूतं जगत् तत्त्वतो ज्ञातमेव भवती-प्रतिपन्नोपाघौ नैकालिकनिषेधप्रतियोगित्वरूपम्बतं त्युक्त्या प्रपञ्चिमथ्यात्वं भवति । जीवराशेस्तु अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति दुब्रह्मणः संकल्पात् वह्मण एवं जीवरूपत्वात् उत्तरत्र तत्सत्यं स आत्मा तत्त्वमिस इत्युपदेशे जीवस्य जाद्मात्मरानिर्देशपूर्वकं यत् प्रविष्टं जीवरूपेण स्थितं तत्त्वमसि इत्युक्ते। जीदज्ञह्याभंदः र स्पष्टः । न चार र मिनि इति पदच्छेदो युक्तः तथा सति प्रतिज्ञातस्य एक वज्ञाने र सव विज्ञानस्यासंभव द्वि रोधापत्तेः । नापि स्वच्छरीरकं तत् इति विशिष्टा-द्वैति नां व्य ख्या प्रक्ता तत्त्वमस्ति त्यापत्तेः । त्वच्छरीरकं तत् इत्यर्थीगीकारात् । एवं ऐत यके र एतरेव सीमानं विदार्येतया द्वारा प्रापद्यत-सजातो भूतान्यभिव्यस्यत्। किमिहान्यं वार्वा खिदिति-स एतमेव बह्म ततममपश्यत् इति जीवस्य ब्रह्माभेददर्शनमन्-मोदते।

'आसन्तमयाधिकरणम्—तत्रानन्दमयो न ब्रह्म किन्तु मोदप्रमोदानन्दरूपं उपचयापचयापन्नेः आनन्देः युक्तो जीव एव, तस्य प्रतिष्ठा अधिष्ठानं पुच्छन्नह्म, प्रतिष्ठात्वं च तत्र जोवोपाधेः कल्पितत्वेन विशिष्टस्य कल्पितत्वादुपपन्नम् । अत एव "यदाह्मेवेष एस्मिन्नहृश्येऽनात्म्येऽनिक्क्तेऽनिल्यने अभयं प्रतिष्ठां विन्दते अथ सोऽभयं गतो भवति" इत्यत्र जीवस्येश्वराभेदप्राप्त्या अभयं; यदा ह्मेवेष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुक्ते

१ — स्वाप्ययादित सुत्रमपि जीवप्रस्नेत्यस्य साक्षाद्वोधकम् । सुपुत्ती जीव: ब्रह्मणि लीयते ब्रह्मरूपोभवतीत प्रसिद्धः स्वं रूपं अप्येति इति स्विप्तीत्युच्यते । न च पुरुषपदेन जीवशरीरकं
ब्रह्मोच्यते तत्य सुपुतिकाले विषयासंगिष्टरिह्नतरूपेणावस्या । स्वापः इति तत् यदासुतः स्वप्नं
न प्रयति अयास्मिन् (पुरुषे) एकधाभवित इत्यादौ स्वप्नद्रष्ट्रपुरुषस्यैव स्वापे एकोभावोक्तः
यद्यपि ब्रह्मण्येकीभावः जाप्रदश्यायाभप्यस्ति तथापि तदा शरीरेन्द्रियाद्यभेदभमारः
न सुव्यक्त एकीभावः न च एकाभावः द्योःसंभवति स्थिते द्वित्वे तदसंभवाद्यः
अतः मन आदिवृच्युपरम एवेकीभावः।

इत्युत्तरवाक्येन अल्पमिप भेदं यदा कुरुते तदा तस्य भयं इत्युक्तेः पूर्ववाक्ये अभय-प्रतिष्ठा अभेदज्ञानिमत्यवगम्यते । अतः तैत्तिरीयानन्दवल्ली समग्रा अद्वेतपरेति सिद्धम् । प्राणाकाश्च्योतिरिधकरणानि सगुणविषयाणि अन्ते प्राणाधिकरणे "मामेव विजानीही" ति इन्द्रोपदेशात् प्राप्तं इन्द्रस्योपास्यत्वमिसम् वाक्येभाति । तत्परिहाराय सूत्रं शास्त्र-दृष्ट्या तूपदेशो वामदेववदिति ।

अत्र शास्त्रं तत्त्वमिस अहं ब्रह्मास्मि इत्यादिमहावाक्यम् तस्यैवेतरः कर्मकाण्डः उपासनाकाण्डो वा उपकारकः न तु स्वातन्त्र्येण परमपुरुषार्थहेतुः । तादृशज्ञानेन संपन्न इन्द्रः अहं ब्रह्मिति दृष्ट्या मामेव विज्ञानोहीत्युवा च । अतः नेन्द्रस्य द्रष्टव्यताप्रसिक्तः । अत्र अहं ब्रह्मास्मीति महावाक्यस्य शास्त्रत्ववचनात् जीवब्रह्मौक्यमेव शास्त्रार्थः आपतित ।

द्वितीयपादः प्रायशो न ज्ञेयज्ञह्मपरः अपि तु उपास्यज्ञह्मपरः । उपासनायां भेदस्यावश्यकत्वात् । तत्र च कर्मकर्तृव्यपदेशाच्च शारीरज्ञ्चोभयेऽपि हि भेदेनैन मधीयते इत्यादौ उपास्यनिर्णयार्थत्वात् जीवस्यानुपास्यत्वे हेतुरुच्यते । अन्तर्यामा अन्तर्यमनगुणवान् सविशेषं ज्ञह्म न निर्विशेषम् । विशेषणभेदव्यपशाध्यां च नेतरौ इत्यत्रापि जीवो न भूतयोनिः यतः दिव्यो ह्ममूर्तः इति भेदकं विशेषणं । अप्राण इति जीवाद्भेदनिदेशश्च । जीवः सोपाधिः तस्माद्भिन्नं ज्ञह्म न ज्ञह्मणो भिन्नो जीवः ।

द्युष्वाद्यधिकरणे ब्रह्म जीवाद्भिन्नं शुद्धत्वात् जीवेन ज्ञेयत्वात् जीवाधिष्ठानत्वाच्च।
न जीवो ब्रह्मिन्नः इति रीत्या औपाधिकात् गुद्धस्य पृथक् सत्त्वं वोधयति । जीवस्येश्वरांशत्वं चोपाधित इति यथाह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्त्रानपो भिन्ना बहुधैकोऽनुगच्छत् ।
उपाधिना क्रियते भेदक्तपः देनः क्षेत्रेष्वेवमजोऽयमात्मा इति श्रुत्या आभास एव च
इत्यादिसूत्रेण च सिद्धम्। अंशत्वं च प्रतिबिवक्षपत्त्रमित्येतत् अंशाधिकरणसिद्धान्तस्थितेन आभास एव चेति स्त्रोणैव सिद्धम्।

उत्तराच्चेदाविर्भूतस्वरूपस्तु इति स्त्रमिप जीवस्य अनौपाधिकं गुद्धं रूपं ब्रह्मित सूचयित । तथाहि---दहराधिकरणे दहराकाशो ब्रह्मित प्रत्यतिष्ठपत् सूत्रकारः । दहर उत्तरेभ्यः इत्यारभ्य इतरपरामशीदिति चेन्ना संभवात् इत्यन्तात् सूत्रसंघात् । ततः "य आत्माप्पह्रतपाप्मा" इत्यादिना अपहृतपाप्मत्वादिगुणाष्टकं जोवेऽपि संभवित इन्द्राय ताहशगुणविशिष्टस्यैव जीवत्वेन प्रतिपादनात् तथा च दहरो जीव इति शङ्कां 'उत्तराच्चेत्' इति सूत्रांशेनोक्त्वा आविर्भूतस्वरूपस्तु इत्यंशेनाविर्भूतस्वरूप एव जीवस्तत्र कीर्तितः स च ब्रह्मेव नातो जीवपरं दहरवाक्यमिति सिद्धान्तितम् ।

आविर्भूतस्वस्वरूपो जीवः ब्रह्मैव अस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते स उत्तमः पुरुष इति परत्र तस्य उत्तमपुरुषपरमात्माभेदप्रति-पादनात् । संपद्याविभावः स्वेन शब्दात् इति सूत्रेणाविर्भूतस्वरूपमनूद्य तस्य मुक्तः प्रतिज्ञानात् इति तदनन्तरसूत्रेण मुक्तत्वप्रतिपादनात् । एवं चात्र जीवब्रह्माभेदः समिथतो भवति ।

सुषुप्तयुरकान्त्योभेंदेन इति स्त्रमपि जीवब्रह्माभेरं स्पष्टं वदति । सुषुप्तौ तावत् प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्तः इति श्रुतिः प्राज्ञस्य परमात्मनः आत्मनापदेन जीवस्वरूपत्वं वदित । उत्क्रान्तावि प्राज्ञेनात्मनाऽन्वारुढः इति परमात्मना स्वात्मरूपेणाधिष्ठितः शब्दं कुर्वन् उत्क्रामतीति प्राज्ञस्य स्वात्माभेदं वदति-अतः जीवस्य ब्रह्माभेदः। एवं त्रयाणामेव चैवमुपन्यासः प्रश्नश्चेत्यानुमानिकाधिकरणसूत्रे कठोपनिषदि अग्नि-जीवपरमात्मनामेव वक्तव्यत्वेन प्रश्नः उत्तरं चेत्युक्त्या त्रयाणांमेव चैवमुपन्त्रासः प्रश्नश्च—इति सूत्रप्रपि जीवब्रह्माभेदे प्रमाणम्। तथाहि—मृत्युःकिल निवकेतसे त्रीन् वरान् प्रददी तत्राद्येन पितृसीमनस्यं द्वितोयेनाग्निविद्यां तृतीयेन च शरीरव्यति-रिक्तात्मानं च ज्ञातुमियेष। न चैत्रं सति अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादिति चतुर्थप्रश्ना-संगतिरिति वाच्यं । तृतोयप्रश्नविषयस्य जीवस्यैय जुद्धस्वरूपज्ञानाय प्रश्नकरणात् । प्रश्नस्य भिन्नविषयत्वे त्रीन् वरानित्यस्यानुपपत्तेः । अतं एव स्त्रे त्रयाणामेचैवमुपन्यासः प्रश्नश्चेति प्रश्नतत्प्रतिवचनोपन्यायोः त्रयाणामित्युक्तिः संगच्छते । पितृसौम-नस्यस्यात्र ग्रहणे उपन्यासः प्रश्नश्चेत्युक्तेरनुवपत्तेः पितृसीमनस्ये उपन्यासाभावात् । तथा च अन्यत्र धर्मादित्यादेः जीवविषयत्वं विना न गतिः। स एव जीवः शुद्धः उत्तरत्र प्रणवार्थत्वेन, तथा इन्द्रियाद्यनुक्तमेणोपर्युपरि उत्तृष्टवस्तु प्रस्तुत्य सा काष्ठा सा परा गतिः इति ब्रह्मण एवोपसंजहारेण च ब्रह्मा। एवं च शरीरव्यतिरिक्तत्वेनोप-क्रान्तस्य जीवस्यैव ब्रह्मणा उपसंहारात् अहैतसिद्धिः। यंदेवेह तदमुत्रं यदमुव तदन्विह । मृत्योस्स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति" इति जीवन्नहाभेदवर्शिनः मरणान्मरणं भवतीत्युक्तिश्च संगच्छते । एवं "अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो मध्य आत्मिन तिष्ठति । ईशानो भूतभव्यस्य स एवाद्य स उ ववः'' इति अंगुष्ठमात्रस्येशानाभेदप्रतिपादनं, अन्ते च अंगुष्ठ-मात्रः पुरुषो जनानां हृदये सन्निविष्टः। त स्वाच्छरीरात् प्रवृहेन् गुञ्जादिवेषीकां धैर्येण। तं विद्याच्छुक्तममृतमिति—इत्यत्र जीवं धैयेंग शरीरात् पृथंनत्वेन ज्ञात्वा तं च शुक्रममृतं ब्रह्मेति विद्यात् इत्युपदेशः उक्तमेवार्थं द्रढयति ।

जगद्वाचित्वाधिकरणे च अन्यार्थं तु जैमिनिरिति सूत्रे उदाहृतः क्वैष तदाऽभूत् कृत एतदागादिति प्रथनः; समाधानं च यदा सुप्तः स्त्रप्नं न पश्यति अथास्मिन् प्राण एवंकधा भवति इति । अत्र एकीभावः भेदकोपाधिरूपान्तःकरणाभावात् । अत्र च प्राणो ब्रह्म अत एव प्राण इति न्यायात् । तथा स्त्राप्ययसूत्राच्च । तथा एतस्मादात्मनः सर्वं प्राणा यथायतनं विप्रतिष्ठन्ते प्राणेभ्यो देवाः देवेभ्यो लोकाः इति प्रपञ्चोत्पत्तिःसमाम्नायते एतस्मादात्मनः जगदुत्पत्तिश्रवणात् पूर्वत्रात्मशब्देन जीवस्यैवाभिधानात् जगत्कारणे जीवे समन्वय उक्तः । अत एव जीवब्रह्माभेदः ।

अवस्थितेरिति काशकृतस्तः इवं शंकाविशेषसमाधानार्थं सूत्रम् । शंका च मैत्रेयीब्राह्मणस्य परमात्मपरत्वांगीकारे प्रियसंसूचितेन लीवात्मना उपक्रमो न संग-च्छते इति । अत्र त्रिविधसमाधानेषु अन्तिमं अवस्थितेरिति । ब्रह्मणः जीवरूपेणावस्थिते रित्यर्थः। न च जीवे ब्रह्मणः अवस्थितेरिति अत्योक्तं युक्तम् प्रकृतशङ्कायाः समाधाना-भावात् । परमात्मपरत्वे स एवादौ प्रस्तोतव्यः तदाधारप्रस्तावो न युक्तः । अपि च पूर्वेभूत्रे उत्क्रामित्यत एवंभावादित्यौडुलोमिः इति उत्क्रान्तिकाले जीवस्य मोक्षे ब्रह्मभावो भवेत् तदर्थं जीवोपक्रम इत्युक्तम् । तदनन्तरसूत्रस्य तु एवंभावेनावस्थितेरिति श्रुष्वो व्याख्या । पूर्वोक्तशंकासमाधानं चेि समञ्जसम् । तदनेनािप सूत्रेण जीवब्रह्मा-भेदः,शास्त्रार्थः ।

प्रकृतिश्च प्रतिज्ञावृष्टान्तानुपरोधात् । इदमपि सूत्रमद्वैतं शास्त्रसम्मतमाह— अत्र प्रकृतिः उपादानं, ब्रह्म तु प्रकृतिः निमित्तं च । प्रकृतित्वं च विवर्तोपादानत्वं नतु परिणाम्युपादानत्वम् । तथा सति कृत्स्नप्रसिक्तिनि रवयवत्वशब्दकोपो वा इति सूत्रोतः-दोषापत्तेः । अतः विवर्तोपादानं ब्रह्म तेनाप्यद्वैतसिद्धिः । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं— दृष्टाम्तः यथा सोम्येकेन मृत्यिण्डेन सर्वं मृन्मयं विज्ञातं स्यादित्युक्त्वा मृत्तिके-त्येव सत्यं इत्याह । तेन मृदादीनामसत्यत्वं अधिष्ठानस्य सत्यत्वमुक्तम् ।

आत्मकृतेः परिणामात् । तदात्मानं स्वयमकुरुत इत्यत्र एकस्यैवात्मनः कर्मस्वं कर्तृतं च कथमिति प्रश्नस्योत्तरं परिणामात् इति । परिमाणशब्दः क्षसमसत्ता-कान्यथाभावपरः यथा रज्जुः सर्पात्मना परिणत इति । आत्मनः सांख्योक्तपरिणामवा-दांगीकारे निविकारत्वश्रुतिविरोधः कृत्स्नप्रसिर्क्तिनरवयवत्वशब्दकोपो वा इत्यादि प्त्र-विरोधश्च । अतः विवर्त्तवाद एवाभिप्रेतः ।

### हितीयाध्याये प्रथमःपादः

तदनन्यत्वमारंभणशब्दाविभ्यः—इति स्त्रात् प्रपञ्चसः इह्यानन्यत्वं श्रह्मव्यत्तिरेकेणाभावः मिथ्यात्वमिति यावत् । तद्वोधनेन च निष्प्रपञ्चमद्वितीयं जीवा-भिन्नं ब्रह्मोति निर्णीयते ।

इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसिक्तः इत्यधिकरणे तत्त्वमसीति जीव-ष्रह्माभेद निर्देशात् जीवाभिन्नं ब्रह्म कुतो न स्वस्य हितं करोति अहितं च संसारं पृजित इति पूर्वपक्षे अधिकं तु भेदनिर्देशादिति समाधानं; तत्राधिकशब्दः नान्यपरः अपि तु अधिकोपाध्यविच्छन्नत्वेन स्वातन्त्र्यपरः इत्युक्त्या जीवब्रह्माभेदः दृढीक्रियते । पतान्तरे तत्त्वमस्यादेरन्यार्थत्वात् इतरव्यपदेश।भावात् पूर्वपक्षासंगतिः ।

कृत्सनप्रसित्तिनिरवयवत्वशब्दकोपो वा इत्यधिकरणे कृत्सनस्य ब्रह्मणः प्रपञ्चा-कारेण परिणामः उत्तैकदेशस्य ? नाद्यः प्रपञ्चातिरिक्तब्रह्माभावात् उपासनाविधीनां वैयथ्यंप्रसंगः एकदेशपरिणामेब्रह्मणःसावयवत्वप्रसंगः निष्कलं इति श्रुतिविरोधः इति पूर्वपक्षसमाधानं आत्मिन चैवं विचित्राश्च हि इति सूत्रेण । स्वप्नहिश मिथ्याभूतपदार्थ-दर्शनवत् ब्रह्मणि प्रपञ्चीमथ्यात्वं च स्पष्टमुच्यते । (तृतीयवादे) विवत्पादे वियदुत्पत्तिसाधकं प्रतिज्ञाऽहानिःअव्यतिरेकात् इति सूत्रम् । अयमस्यार्थः एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं मुण्डके छान्दोग्ये वृहदारण्यके च श्रूयते तत्कथमुपपद्यत इति चेत् अव्यतिरेकादिति व्यतिरेकेणाभावात् ब्रह्मव्यतिरेकेण प्रपञ्चाभावात् ब्रह्मज्ञानेन वियदादीनां ज्ञानं जायत एव । तेषां तत्त्वं ब्रह्मवेति ते तत्त्वतो ज्ञाता एव भवने ति समाधोयते । तेन प्रपञ्चिमश्यात्वं सिद्धम् ।

थावद्विकारं तु विभागोलो स्वत् (२-३-७)।

अत्र वियदुत्पत्ति साधकमनुमानमुच्यते वियत् उत्पद्यते विभक्तत्वात् इति प्रयोगः अधिष्ठानसमसत्ताकभेदोहेतुः तेन ब्रह्माण न व्यभिचारः । अनेन ब्रह्मान्यत् सर्वे विकार इत्यागतम् । उत्पद्यमानं च सर्वे ब्रह्मण उपादानादेवोत्पद्यते । यतो वाइ मानि भूतानि ज्ञायन्ते इति श्रुतेः । ब्रह्मणः उत्पद्यमानं च ब्रह्मव्यतिरेकेण नास्ति प्रतिज्ञा- हानिरव्यतिरेकात् इति त्यायात् तथा च प्रपञ्चिमथ्यात्वसिद्धिः ।

अंशो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्वमधीयत एके ३-३-४३

अत्र जीवः ईश्वरस्यांश इति निरूपते अंशत्वंनावयवत्वं ब्रह्मणः निष्कलत्वश्रुतेः। अपितु औपाधिकः अग्नेः विस्फुलिंगवन्। तत्र संमितः ब्रह्मदासा ब्रह्मदाशा ब्रह्मवेमे ितवा इत्यादिमन्त्राः आधर्वणिकपिष्पलादशाखायां ब्रह्मसूवते। तथा श्वेताश्वतरे त्वं पुमानसि इत्यादिः ब्रह्मवे तत्तद्भूपेण दासिकतवस्त्रीपुरुषरूपेण तिष्ठतीत्युक्तेः—अतो जीवब्रह्मवेयं स्पष्टम्। आभास एव च २-३-५० आभासः प्रतिविवः जीवस्य ब्रह्मप्रतिविवत्वयुच्यते विवप्रतिविवयोरभेदात् जीवब्रह्माभेदसिद्धः।

### तृतीयः पादः

सन्ध्ये सृष्टिराह हि—इदं सूत्रं स्वाप्निकसृष्टेः मायामयत्विनक्षणार्थं प्रवृत्तं पूर्वंपक्षः स्वप्ने सृष्टिः पारमाणिकीति। सिद्धान्तस्तु मायामयीति। मिथ्येत्यर्थः। तेन जीवस्य शुद्धस्वसिद्धिः स्वप्ने। यत्तु वैष्णवैः मायामात्रं विचित्रमित्यर्थः। तेनेश्वरकर्तृंकत्विमत्याहुः। तत्तु माया ह्येषा मया सृष्टा सर्वंभूतगुणैर्युंक्तं मैवं मां मन्तुमहंसि इत्यादिभारतवचन-विरोधान्त समीचीनम्। कात्स्त्येनानिभव्यक्तत्वं ईश्वरसृष्टत्वे न हेतुः मिथ्यात्वे नु हेतुर्भवत्येव। अपि च मायामात्रत्वेन सिद्धान्तसूत्रस्य पूर्वंपक्षसूत्रं अमायामयत्विवषयमेव कथनीयः, जीवसृष्टिवचनं वृहदारण्यकष्ठातं नेश्वरसृष्टत्वविरोधि स्वप्नस्य जीवस्यात्ये प्रयोजककर्तृत्वेनेश्वराभ्युपगमात्। ईश्वरस्य सर्वजगत्स्रब्टृत्वभंगाभावात्। अन्यथा कुलालादिसृष्टघटादौ ईश्वरसृष्टत्वबोधनाय सूत्रान्तरारंभस्यावश्यकत्व-प्रसंगात्। तस्मात् इदं व्याख्यानं न हृदयंगमम्। मायामयत्वकथनस्य प्रयोजनमस्माकं जीवः असंगीतिनिर्णयो भवति। तेषां तु न किञ्चिद्विशिष्टं प्रयोजनम्। अपि च ईश्वरस्य

सर्वस्रष्टृत्वसंपत्त्यै कृतिमदमधिकरणं चेत् तदा प्रकृतिश्चेत्यधिकरणसमीपे भाव्यम् नात्र । असंगो द्ययं पुरुष इति श्रुतिसमर्थनेऽनुपयोगात् ।

न स्थानतोऽपि परस्योभयलिङ्गं सर्वत्र हि (३।२।११) इदमधिकरणं ब्रह्मणः उभयलिङ्गत्वं निराकरोति उभयलिङ्गं च सगुणलिङ्गं निर्विशेषलिङ्गं च । उभयोरिष श्रतिषु पाठात् अशब्दमस्पर्शमिति यत्तदद्रेण्यमग्राह्यं अरखुलमनग् इत्यादि निर्वि-शेषिलङ्गं सिवशेषिलङ्गं तु मनोमयः प्राणशरीरः आत्मना पुपासीत मनोमयं प्राणशरीरं सत्यकामस्सत्यसंकल्प इत्यादि च। तत्र उभयोः न पारमाधिकत्वं विरोधात् अन्यतर-पारमाधिकत्वे निविशेषत्वं पारमाधिकं सिवशेषत्वं तु उपासनार्थं किल्पतगुणै-रप्युपासनसंभवात् । तावतापि तस्याङ्गीकारो दर्शितः देवताविग्रहादौ । तत्र प्रमा-णान्तरिवरोधाभावात् । सिवशेषत्वं तु अस्थूलादिवाक्यविरुद्धम् तस्मात् न पारमा-थिकमिति भगवत्पादाः । सूत्राण्यप्यत्र स्पष्टानि । "न स्थानतोऽपि परस्योभयिलगं सर्वंत्र हि । ब्रह्मणः सर्वत्र ब्रह्मोपदेशप्रकरणेषु निविशेषस्यैव प्रतिपादनात् । येतु न स्थान-तोऽपि यः पृथिव्यां तिष्ठन् इत्याद्युक्तस्थानस्थितस्य स्थानप्रयुक्ता दोषा न भवन्तीति व्याचकुः तेषां 'अपुरुषार्थसंबन्ध इत्यध्यारोपे दोषः अप्रकृतत्त्रात् । अपि च गगनस्या-प्यन्तर्यामित्वेन कारणत्वेन च सूक्ष्मत्त्रात् दोषसंपर्कस्याप्राप्तिरेव अन्यथा अणुचिदेश-वृत्तिस्वेन मलमूत्रादिवृत्तित्वेन दोषापत्तेः। ''एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा न लिप्यते लोक-दुःखेन बाह्यः"। भगवद्गीतासु च यथा सर्वगतं सौक्ष्म्यादाकाशं नोपलिप्यते । सर्वत्रा-वस्थितो देहे तथाऽऽत्मा नोपिलप्यते । इति ब्रह्मणि लेप।भावप्रतिपादनात् पूर्वपक्षो नोदियात्।

### अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात् । इति सिद्धान्तसूत्रम् ।

अत्र न रूपवत् अरूपवत् निविशेषं ब्रह्मोत्यर्थः। ब्रह्मपदं तत्तु समन्वयादित्यतः सर्वत्रानुषज्यते। कुतः? तत्प्रधानत्वात् अरूपवतः प्राधान्येन प्रतिपाद्यत्वात् सगुणवाक्यं तु उपासनाविधिप्रधानन गुणप्रधानं उपासनं च कल्पितरपि गुणैः भवत्येव। एवमपि शास्त्रान्तरिवरोधाभावे गुणाः स्वीकार्याः देवताधिकरणन्यायात्। अत्र तु निविशेषवाक्यविरोधात्त्वात् नाभ्युपगन्तुं शक्यते इति भाष्यार्थः। अन्यस्तु अरूपसदृशमेव तत् प्रधानत्वात् इति व्याख्यातम्। तत्सादृश्यं केन धर्मेणेत्यवचनात् सूत्राणामसन्दिग्धार्यंकत्वनियमविष्द्रस्तिम् । अल्पाक्षरमसन्दिग्धं सारवद्विश्वतो मुखम्। अस्तोभमनवद्यं च सूत्रं सूत्रविदो विदुः इति स्त्रलक्षणानाकान्तत्वात्। तत् इत्यप्यनावश्यकं ब्रह्माजज्ञासाप्रभृति सर्वत्र ब्रह्मपदानुषंगात्। प्रधानत्वात् इति हेतुः सन्दिग्धः ब्रह्मणः ब्रह्माजज्ञासत्यादां गुणत्वात्। प्रधानस्यव लाके कुटुम्बनिवहिकस्य गुणदोषसंबन्धात् राज्यं शत्रुगृहीतं नष्टं चेत् तत् प्रधानस्य राज्ञ एव दोषः—इत्यादि।

अपि च निर्दोषत्वं निरवद्यं निरञ्जनं इति श्रुतिसिद्धत्वात् न प्रधानत्वहेतुना स्थापनीयं वेदस्य स्वतः प्रामाण्यात् । किञ्च अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वादिति अरूपवद-

ब्रह्मोति सिद्धान्तकरणात् अरूपवत्त्वविषयमेवेदमधिकरणम् । न स्थानत इत्यस्य ब्रह्मणः उभयलिङ्गत्वं स्वतो न संभवति स्थानतः उपाधितोऽपि न संभवति इति निर्णिते तिह् किलिङ्गं ब्रह्म सिवशेषिलङ्गं निर्विशेषांलङ्गं वा इति संशये अरूपवदेव निर्विशेषमेव ब्रह्म तत्प्रधानत्वात् तत्प्रतिपादकवाक्यानां विषयप्रधान्यात् सिवशेषवाक्यानां विधिप्रधान्यावित्यर्थः । अन्येस्तु वलादेवं व्याख्यातम् । न च वत्प्रत्ययवैषक्षं तत्पुरूषव्यान्वृत्त्पर्थत्वात् ।

अत्र च आह च तन्मात्रं इति सूत्रं अद्वैतवादस्यैवोपोद्वलकं यतः पूर्वंत्र प्रकाः-शादिवच्चावैशेष्यमित्युक्तत्वात् ततः प्रकाशानुतृत्तेः प्रकाशमात्र ब्रह्मचैतन्यं विज्ञान-घन एव इति श्रृतेः । अत एव वतुर्यंचतुर्थं चितितन्मात्रेण तदात्मकत्वादिति सूत्रमिप संगतम् ।

#### प्रकाशादिवच्चावैशेष्यं प्रवाशच कर्मण्यस्यासात्

अत्र च प्रकाशाकाशादयः यथा उपाधिभेदेज्यभिन्नाः तथा ब्रह्मापि उपाधिभेदेजैव भिद्यते स्वतस्तु एकात्मत्वम् इति स्वमतं, ततः भेदाभेदमतनुपस्थाप्य "पूर्ववद्वा" इति वेदाभिमतमद्वैतं सिद्धान्तयित ।

### प्रकृतेतावत्त्वं हि प्रतिषेधति ततो बवीति च भूयः (३-२-२२)

अत्र अथात आदेशो नेतिनेति—इत्यत्र प्रकृतं यत् इयत्तापरिच्छिनं तदेव निषि-ध्यते न तु ब्रह्म तस्य अन्यत्परमस्ति इति परेण सत्त्वबोधनात् । तृतीयाध्यायतृतीयपादे अक्षरिधयां त्ववरोधः इति सूत्रे यत्तद्रेश्यमग्राह्म—मित्यादिनां निषेधरूपाणां धर्माणा-मुपसंहार उक्तः तेन निर्गुणं ब्रह्मोति सिद्धम् । आनन्दादयः प्रधानस्येत्यत्र भावरूप-धर्माणामुपसंहारः तत्र प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिः इति वदन् आनन्दमयस्याब्रह्मत्वमेव सूचयति । अनेन भाष्यगतस्य पुच्छब्रह्मवादस्य सूत्रकारेणाङ्गीकार उक्तः ।

चतुर्थाध्याये प्रथमपादे आत्मेति तूपगच्छिन्त ग्राहयिन्त च इति सूत्रम् (४-१-३) त्वं वा अहमिस्म भगवो देवते अहं वै त्वमिस इति ब्रह्मणि जीवः अभेदमित कुर्या-दित्युक्त्वा ग्राहयिन्त चेति शेषेण तत्त्वमस्यादिवाक्येनाभेदं ग्राहयिन्त तस्मात् जीवः ब्रह्माभिन्नः—इत्युक्तं तेनाद्वैतसिद्धान्त एव प्रतिपाद्यते ।

कर्मबाविरस्य गत्युपपत्तेः (४. ३.७.) अस्मिन् सूत्रे 'स एनान् ब्रह्म गमयित इति श्रुतं ब्रह्मगमनमुपासकानामिन्दरादिनार्गेण गन्तृणाम् । तत्र बादिरमतं कार्यं ब्रह्म चतुर्मुं ब्रह्म ब्रह्मलोकस्थं गमयतीति । अस्य गत्युपपत्तेरिति हेतुक्तः गमनेन प्राप्त्युपपत्तेरिति तदर्थः । मुख्यस्य परब्रह्मणः गतिप्राप्यत्वानुपपत्तिः तस्य सर्वंगतत्वेन अत्र ब्रह्म समक्तुते इति श्रुत्याचात्रेव प्राप्तिसंभवात् इत्युक्तवा परं जैमिनिर्मुख्यत्वादिति

पूर्वपक्षः पञ्चाह्यितः सूत्रकारेग । सूत्रकारः प्रायेण जैमिनिपक्षं पूर्वपक्षयित्वा स्वमतेन सिद्धान्तयित यथा मध्वादिष्वसंभवादनिधकारं जैमिनिः —पूर्वपक्षे । भावं तु बादरा-यणोऽस्ति होति —स्वमतेन सिद्धान्तः । धर्मं जैमिति त एव (पू) पूर्वं तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् सि० ।

शेषात्वात्पुरुषार्थवादो यथाऽन्येष्वित जैमिनिः इति पूर्वपक्षः अधिकांपदेशात्तु वादरायणस्य मि॰ एवं सत्यपि परामर्शं जैमिनिरचोदनाचापवदित हीति अनुष्ठेयं बादरायणस्य मि॰ एवं सत्यपि परामर्शं जैमिनिरचोदनाचापवदित हीति अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रुतेरित्येवं क्रमदर्शनेऽपि प्रकृते समुक्तिकं वादरायणमतं प्रदर्श्यं पश्चात् जैमिनिमतं प्रदर्श्यते परं जैमिनि मुंख्यत्वात् इति । नैतावता जैमिनिमतं सिद्धान्तोभवितु-महंति मुख्यत्वापेक्षया अनन्यभासिद्धि इस्यैव प्रावत्यमिति सूत्राकारैरेव सूचनात् आकाशस्तिल्छकात् अत एव प्राण इत्याद्यधिकरणस्यान्यथा भङ्गप्रसंगात् । तत्र हि सर्वभूतोत्पत्तिस्थितिलयकारणत्वं लिङ्गं आकाशे नान्वेति अपि तु ब्रह्मणीति विशेषः। तस्मादद्वेत।भिमतमोक्षे गन्तव्यत्वानुपपत्तिः अत्र ब्रह्म समञ्जुते इत्यस्य च मुख्यत्वं सूत्र-काराभिमनं प्रदिश्चनम्।

चतुर्थपादारंभे सम्पद्याविर्मावः स्वेन शब्दात् इति । ब्रह्मज्ञानात्ः ' अस्माच्छरी-रात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते इति श्रुतिसिद्धो मोक्षः शरीरत्रयाद्वि च्य ब्रह्म ज्ञात्वा मुनुश्चः स्वेन सत्यज्ञानानन्दरूपेणाभिनिष्यद्यते इत्युक्त्वा मुक्तः प्रतिज्ञानान्, इति तदुत्तरसुत्रेण आविभू तस्वरूपो मुक्तः एव । प्रतिज्ञानात्ः य आत्माऽपहनपाप्मेत्युपक्रम्य स सर्वाध्य लोकानाप्नोति सर्वाध्य कामान् —इति सर्वकामा-वाप्तिरूपस्य सोऽप्नुते सर्वान् कामान् सह इति श्रुतिप्रसिद्धस्य मोक्षस्य प्रतिज्ञानात् । अन्ये तु जगद्वचापारवर्जं ब्रह्मलोके भोगं मोक्षमाहुः तत् एतद्विरुद्धम् तेषां पुनरावृत्ति-राहित्यमात्रंफलम् । तदिप श्रुतात् इह्शब्दात् अस्मिन् मन्वन्तरेऽनावृत्तिरित्याहुः ।

#### श्रीश्कुरभगवत्युज्यपादेश्यो नमः

द्वेतिविशिष्टाद्वैतवादिनः सर्वेऽपि उपनिषत्सु ब्रह्मसूत्रेषु च सर्वत्र सविशेषं ब्रह्मैव निरूप्यते अतः निर्विशेषे प्रमाणाभाव इति—वदन्ति तत्रेदमुच्यते - उपनिषत्सु तावत् ईशावास्ये स पर्यगाच्छुक्रमकायमव्रणमस्नाविरं शुद्धमपापविद्धम् कविमंनीषी परि-भूस्स्त्रयंभूः इत्यादि । केनोपनिषदि अन्यदेव तद्विदितादतोऽविदितादिध इति । सगुणमत्राभिप्रते चेत् तस्य ज्ञानविषयत्वात् विदितादन्यत्वं न स्यात् अतोऽत्र श्रोत्रस्य श्रोत्रमित्यादिना प्रोक्तं ब्रह्म निर्गुणमेव ।

कठवल्लीषु च अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात् कृताकृतात् । अन्यत्र भूताच्य भव्यच यत्तत्पश्यसि तद्वद—इति प्रश्नसमाधानतया—

अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्धवच्च यत्। अनाद्यनन्तं महतः

परं ध्रुवं निचाप्य तन्मृत्युमुखात् प्रमुच्यते । ययोदकं गुढे गुद्धमासिक्तं ताह्नेव भवति एवं मुनैविजानत आत्मा भवति गीतम—इति दृष्टान्तसाम्यात् गुद्धमेव ब्रह्म दाष्टीन्तिकं ज्ञेयम् । प्रश्नोपनिषदि परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते स यो ह वे तदच्छायमञ्जरीरमञ्जेहितं गुद्धमक्षरं वेदयते यस्तु सोम्य स सर्वज्ञः सर्वमेवाविवेश इति—मुण्डकं च यत्तदद्रेग्यमग्रा ह्यमगोत्रमवर्णमचक्षुः श्रोत्रं तदपाणिपादं नित्यं विभुं सर्वगतं मुमूक्ष्मं तदव्ययं यद्भृतयोनि परि । स्यन्ति धीराः (मु १-१)

माण्डूक्ये----अदृष्टमव्यवहार्यमग्राह्ममलक्षणमिचन्त्यमेकात्मग्रत्ययसारं शान्तंशिव-मद्वैतं चतुर्थं मन्यन्ने स आत्मा स विज्ञेयः । ऐतरेयके च प्रज्ञानं ब्रह्मोति ।

तैत्तिरीये च सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मआनन्दो ब्रह्म यदाह्येवैप एतस्मिन्नहृश्येऽनात्म्ये-ऽनिरुवतेऽनिलयने इति---यतो वाचो निवर्तन्ते इत्यादि । छान्दोग्ये च षष्ठे सदेव सोम्ये-द्मग्रासीदित्युपक्रम्य ब्रह्म तत्सत्यं स आत्मा तत्त्वमिस इत्यभेदो बोध्यते ।

तत्रैव सन्तमे—यत्र नान्यत्पश्यति नान्यच्छृणाति नान्यद्विजानाति स भूमा अथ यत्रान्यत्प्र्यत्यन्यच्छृणोत्यद्विजानाति तदल्पम्—इति ।

अष्टमे च सस्माच्छरीरात्स गुत्थाय परं ज्योतिरुपसं । दिने रूपेणाभिनिष्पद्यते स उत्तमः पुरुषः इति शुद्धजीवस्य ब्रह्मभावनिर्णयः । वृहदारण्यके च दितीये "अथात आदेशो नेतिनेति न ह्योतस्मादिति नेत्यन्यत्परमस्ति' — इति 'इदं महद्भुतमनन्तमपारं विज्ञानचन एव'' 'तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमवाद्यमयमातमा ब्रह्म सर्वानुभूः 'असंगो ह्ययं पुरुषः'

मनसैवानुद्रष्टव्यं नेह नानास्ति किञ्चन । एकघैवानु द्रष्टव्यं इत्यादि च ।
यत्र हि द्वैतिमव भवति तत्रान्योन्यत्पश्येत् यत्रत्वस्य सर्वमात्मैवाभूत् तत्केन
क पश्येत् पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्ण त्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविश्वव्यते ।
एवं सर्वासूपनिषत्सु वाक्यानि तात्पर्यालिङ्गैः षड्भिः सहितानि परमेव ब्रह्म गमयन्ति
नित्यशुद्धमुक्तस्वभाविमिति संक्षेपः ।

भगवद्गीतास्विप ज्ञेयं यत्तत्प्रवक्ष्यामि इत्युपक्रम्य अनादिमत्परं ब्रह्म न सत्तन्ना-सदुच्यते इति निर्विशेषमेवाह क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धीति जीवब्रह्माभेदमाह मत्स्थानि सर्वभूतानि इत्युक्त्वा न च मत्स्थानि इति निषेधात् प्रपञ्चिमध्यात्वमाह । न त्वेवाहं जातु नासमिति श्लोके अहं त्वं इमे इत्यनुवादात् जीवभेद इति वदतः शास्त्रविरोधः ग्रहैकत्वाधिकरणे उद्देश्यगतसंख्याया अविवक्षितत्वकथनात् 'न करोति न लिप्यते' इति च जीवस्याकर्तृंब्रह्मख्पतामाह । अतो गीता अद्देतपर्रव ।

### अखण्डार्थवादः

तत्त्वमसि अहं ब्रह्मास्मि इत्यादिमहावाक्यात् निष्प्रकारकं अखण्डब्रह्मविषयकं ज्ञानमुत्पद्यते।तथाहि—लोके घटमानयेत्यादिवाक्यात् आदी घटीयं कर्मत्वं आनयनानुकूला कृतिःइष्टसाधनं इति खण्डवाक्यार्थद्वयं बुद्धचते । ततः घटकर्मकानयनानुकृलकृतिमांश्चैत्रः इति महावाक्यार्थज्ञानं जन्यते । इयं रीतिः तत्त्वमसीतिवाक्यार्थज्ञाने न योजियतुं शक्यते । तथाहि —तत्पदस्य जगत्कर्तृत्वादिविशिष्टे ब्रह्मणि शक्तिः त्वंपदस्य किन्चिज्ज-त्वादिविशिष्टे जीवचैतन्ये शक्तिः उपनिषद्भयः अवगम्यते । समानाधिकरणपदृद्येन तु अभेदो बोधनीयः यथा 'सोऽयं देवदत्तं इत्यन । स चाभेदःबाधितः। यद्यपि ब्रह्मैव शरीरं मृष्ट्वा शरीरे प्रविष्टं सत् जीव इत्यभिलप्यते । ''तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्' ''अनेन जीवेना-त्मनाऽनुप्रविशय" सर्वाणि रूपाणि विचित्यधीरः नामानि फुत्वाऽभिवदन् यदास्ते" इत्यत्र इतरश्रत्यनुरोधात् 'क्तत्रानुप्रविश्येति अध्याहर्तव्यम् । ततश्च जीवेशयोरभेदात् तत्त्वम-सीत्यस्य तेन त्वमसि तस्मात्त्वमसीत्याद्यर्थकत्वं वा त्वच्छरीरकं तदस्तीत्यर्थे व्याख्यानं न हृदयंगमम् । अभेदश्रुतिबाधात् "अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये सन्नि-तं स्वाच्छरीरात्प्रवृहेत् मुञ्जादिवेषीकां धैर्येण। तं विद्याच्छ्कममृतं" इति अंगुष्ठमात्रः ईशानः इत्यादौ जीवस्य शोधनपूर्वकं ब्रह्माभेदेन ज्ञानस्योक्तत्वात् । तथा च प्रथमतः जीवो ब्रह्माभिन्नः इति ज्ञानं जायते । ततः अभेदानुपपत्तिप्रतिसन्धानं ततः विशिष्टवाचकतदादिपदस्य विशेष्यमात्रे जहदजहल्लक्षणा ततः शुद्धस्योपस्थितिः पद-द्वयेनापि । शुद्धयोश्च नाभेदः संसर्गः संसर्गमात्रस्य भेदनिष्ठत्वात् ।

अतः महावाक्यार्थः अखण्डं ब्रह्मेव । तज्ज्ञानं च संस्गीगोचरं निष्प्रकारकं इत्यभि-लप्यते । वाच्ययोरभेदज्ञानात् लक्षणाज्ञानद्वारा जन्यात् संसर्गीविषयकज्ञानात् अभेद-विषयकाज्ञानस्य नाश इति स्थितिः ।

तः संक्षेपशारीरकाचार्याः —लक्षणायां सिद्धत्वमात्रं प्रयोजकं न प्रमाणाधिगतत्वं इक्षक्षीराग्रिरसिवशेषप्रतिपत्तये माधुर्यविशेषः इति प्रयुज्यमानपदस्य स्वानुभवसिद्ध-रसिवशेषेशक्षणात् । तस्य च स्वसाक्षिवेद्यस्य प्रत्यक्षादिप्रमाणावेद्यत्वात् । तत्र सत्यत्वं मिथ्यात्विगरोधिस्वरूपं एवं ज्ञानत्वानन्दत्वे जङ्गत्वदुःख्यस्वरूपत्विगरोधिस्वरूपमेव । इदं च तत्पदार्थेनिणये । त्वपदार्थेभ्र किञ्चित्वत्वदुःखादिविरोधिस्वरूपमेव लक्षणया बोध्यते उभयत्र जहदजहल्लक्षणा आश्रणीया, अन्तःकरणप्रतिविंबो जीवः मायाप्रतिविंबो वा इति पक्षयोः विवप्रतिविंबयोः अभेदात् जहदजहल्लक्षणा । प्रतिविंबः आभास एव न परमार्थं इति पक्षे जोवस्वरूपे त्वंपदस्य जहल्लशणेव, द्वर्षं वाक्यादखण्डानुभवं वर्णयति संक्षेपशारीरकं—

सामानाधिकरण्यमत्र भचित प्राथम्यभागन्वयः, पश्चादेव विशेषणेतरतया पश्चाद्बिरोधोद्भवः। उत्पन्ने च विरोध एकरसके वस्तुन्यखण्डात्मके वृत्तिर्रुक्षणया भवत्ययमिज्ञेयः क्रमः सूरिभिः।। इति । लोकेऽपि अखण्डार्थंकं वाक्यमस्तीत्यत्र तदुक्तो दृष्टान्तः-भिन्नोघटः अभिन्नोघटः इति । अत्र भिन्न इत्यस्य मेदवान् इत्यर्थकरणे भेदस्यघटेन साकं मेदो वक्तव्यः संबन्धस्य मेदिनिष्ठत्त्रात् भेदभेदस्याप्येविमत्यनन्तभेदप्रवाहापित्तः अतो भेदो घटस्वरूपमेवेति सिद्धमखण्डार्थत्वम् । एवं भिन्न इत्यत्र — शास्त्रेऽपि व्याकरणे 'प्रानिपदिकार्थे प्रथमा' इत्युक्तेः प्रथमार्थो घटादिरेव प्रातिपदिकार्थः घटः इति प्रयोगान् । अतः प्रातिपदिकार्थ-प्रथमार्थयोरभेदः तस्यानंसर्गत्वान् अखण्डार्थं एव ।

शाब्दबोधे च भाट्टाः अभिहितान्वयवोधं स्वीकुर्वन्ति, तस्य अभिहितपदार्थंकरणक्वोध इत्यर्थः। तन्मते पदजन्यस्मृत्यनुभविष्ठक्षणज्ञानिवपयोभूताः पदार्था अभिहिता उच्यन्ते। ताम्राकांक्षानुमारेण स्वान्वयमनुभाववन्ति इति वाक्यार्थो लक्ष्य
उच्यते। पदार्थेन पदार्थंनक्षणार्थं पूर्वसंबन्धज्ञानापेक्षा। वाक्यार्थलक्षणायां तुन
तदपेक्षा। एवं च पदाक्तेः पदार्थोपस्थितावेवोपक्षयात् उपस्थितानां च पदार्थानुभवजनकत्वात् सर्वपदलाक्षणिकत्वे च न महावाक्यादखण्डानुभवानुपर्यत्तः।

विवरणाचार्याः अन्विताभिधानपक्षमेवाश्रयन्ते । तन्मते पदानामन्वयानुभव-जननसामर्थ्यमेव शक्तिः एकैकपदार्थोपस्थितिः एकसंविन्धज्ञानिमिति रीत्या साध्या । एवं च पदार्थोपस्थितेः पदशक्त्यसाध्यत्वात् अर्थाध्याहार आश्रितः घटेन जलमाहरेत्यादौ च्छित्रेतरत्वादेः योग्यत्या उपस्थितस्य शाब्द ोद्ये भानम् अस्मिन् मते पदयुगलात् स्मृतियुगलमेव जन्यते तेन च वाक्यार्थस्याखण्डस्य बोधः इति विशेषः ।

अखण्डार्थेद्वे विध्यम् अत्राद्वेतसिद्धिकाराः क्षोऽयमखण्डार्थो द्विविद्यः आद्यः पदार्थः निष्ठःद्वितीयः वाक्यार्थनिष्ठः । उभयमपि लोकिकवैदिकभेदेन द्विविद्यम् । वैदिकं पदार्थनिष्ठं तत्पदार्थनिष्ठं त्वंपदार्थनिष्ठमिति द्विविद्यम् ।तत्र च तत्पदार्थनिष्ठं सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मत्यादि । त्वंपदार्थनिष्ठं तु योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषुहृद्यन्तज्योतिः पुक्षः—इत्यादिः।

पदार्थनिष्ठं अलण्डार्थत्वं महावाक्यघटकपदार्थयोः भेदबुध्यविरोधित्वे सित् अलण्डार्थनिष्ठत्वं उक्तभेदबुद्धिविरोधित्वे सित् अलण्डार्थनिष्ठत्वं महावाक्यार्थनिष्ठम-लण्डार्थत्वमिति भेदा।

हौिककं तु लम्बकणों देवदत्त इति पदार्थनिष्ठं सोऽयं देवदत्त इति वाक्यार्थनिष्ठम् यद्वा अपर्याययोः प्रातिपदिकयोः एकस्मिन् प्रातिपदिकार्थे पर्यवसायित्वं अखण्डार्थत्व-मिति लक्षणम् ।

तत्र सत्यंज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति वाक्यं लक्षणवाक्यत्वात् अखण्डार्थम् तन्मात्रप्रश्नो-त्तरत्वाद्वा इति पदार्थेनिष्ठाखण्डार्थत्वे न्यायप्रयोगः। वाक्यार्थनिष्ठे तु तत्त्वमस्यादि-वाक्यमखण्डार्थनिष्ठं आत्मस्वरूपमात्रनिष्ठं वा अकार्यकारणद्रव्यमात्रनिष्ठत्वे सति समानाधिकरणत्वात् तन्मात्रप्रश्नोत्तरत्वाद्वा सोऽयं देवदत्त इत्यादिवाक्यवदिति प्रयोगः । आद्ये सत्यादिवाक्ये ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति पूर्ववाक्ये ब्रह्मवेदनस्यैव पर-प्रापकत्वोक्त्या कीदृशं तद्ब्रह्मेति जिज्ञासासंभवात् तदुत्तरस्य च तन्मात्रविषयत्वात् । एवं तत्त्वमस्यादिवाक्यस्यापि कोऽहमित्यात्मस्वरूपस्यैव प्रश्नविषयत्वेन तदिधिकप्रति-वचनस्यानाकांक्षितत्वात् । न च लक्षणवाक्यं असाधारणधर्मवैशिष्टचप्रतिपादकं न तु अखण्डार्थमिति शङ्क्यम् । सर्वलक्षणवाक्यानामेवाखण्डार्थत्वात् स्वरूपलक्षणस्य स्वरूप-मात्रपरत्वात् तटस्थलक्षणे तु जगत्कारणत्वादौ सखण्डत्वमेव ।

सोऽयं देवदत्त इति वाक्यवत् तत्त्वमसिवाक्यमपि अखण्डार्थम् । तथाहि—सोऽयमित्यत्र तद्देशकालविशिष्टे एतत्कालदेशवैशिष्ट्यं न तावत्प्रतिपाद्यं । नापि एतत्कालेविशिष्टे तत्कालवैशिष्टघंबाधात् तत्कालस्येदानीं सत्त्वापाताञ्च । विपरीतेतु एतत्कालादेः
अन्यकाले सत्त्वापत्तिः तत्तद्विशेषणविशिष्टयोभेंदात् नैक्यसंभवः । तथाचोभयविशेषणपरित्यागेन विशेष्यमात्रमभिन्नं प्रतीयते—एवमेव च तत्त्वमसीत्यादौ तत्तेदन्त्वोपस्थितिद्वारकाभेदबंधस्यैव तात्पर्यविषयत्वात् तेन च अयं स वा न वा, अयं न सः इति
संशयविषययोनिवृत्तेः । यद्यपि प्रत्यभिज्ञायां न लक्षणा शब्दाभावात् तथापि प्रत्यक्षस्य
विशिष्टाभेदविषयत्वे वाधात् स्वरूपाभेदविषयत्वमावश्यकम् । अभेदश्च न प्रकारः
स्वरूपतया प्राधान्यात् । अतः एव न संसर्गः अभेदे तदनुपपत्तेः । यद्यपि तत्त्वमसीति
वाक्येन स्वरूपमात्रं ज्ञाप्यते तथापि किश्विज्जत्वोपलक्षिते सर्वज्ञत्वोपलक्षिताभेरज्ञानद्वारकत्वात् तस्य जीवज्ञद्वाभेदाज्ञानिवर्तकत्व मुपपन्नम् ।

तदुक्तं — उपाधिभेदभिन्नार्थो येनैकः प्रतिपाद्यते । तदपि स्यातसण्डार्थं महत्स्य कुम्भसं यथा ॥ इति ।

तथा च तत्त्वमसिवाक्यमखण्डार्थं उपाधिभेद शिन्नेऽथें ऐक्यप्रतिपादकत्वात् घटखं महाखं इति वाक्यवत् । ननु आकाङ्क्षायोग्यताऽऽसत्तयः शाब्दबोधे कारणानि तानि च संसृष्टार्थं घटितानि अखण्डार्थे संसगीविषयकत्वात् कथं तेषां संभव इति चेन्न । तथाहि आकांक्षाहि अभिधानापर्यवसानं तच्च नात्पर्यविषयान्वयाननुभावकत्वं, तत्रान्त्रयांशो व्यर्थः येन विनायस्य तात्पर्यविषयाननुभावकत्वं तदेव तस्याकांक्षेति नानुपपत्तिः । योग्यता च तात्पर्यविषयावाद्यः न तु तात्पर्यविषयसंसगीबाद्यः तत्र ससगौशस्याव्यावर्तकत्वात् ।

सिन्निध्रम्म नान्वयप्रतियोग्युपस्थितिः अन्वयांशस्य निष्प्रयोजनत्वात् अपि तु अविलंबेन शाब्दबोधानुकूलपदार्थोपस्थितिरेव । अतस्तस्या अप्यखण्डार्थपरे वाक्ये भवत्यु-पपत्तिरिति सिद्धिकाराः । श्रीनृसिहस्वामिनोऽप्येवमेव मन्यन्ते । सं. सं. विश्वविद्यालय द्वारा एतग्रन्थसंपादने उपकृत तां श्रीबदरीनाथमहोदयाना ग्रन्थसंपूर्तये महदुपकृतवतां च श्रीगौरीनाथशास्त्रिमहाभागानां चौपकारं स्मृत्वा तेभ्यः प्रणामान् समपंयामि ।

### विषयस्ची

| विषयाः                                      | पृष्ठाङ्काः |
|---------------------------------------------|-------------|
| तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थं निरूपणम्            | *           |
| ब्रह्मणः अव।च्यत्वे पूर्वपक्षः              | 2           |
| निविशेषादिपदानां विशिष्टत्राचित्वेन आक्षेपः | 7           |
| अह्मणो वाच्यत्वेऽनुमानानि पू-               | 8           |
| निमित्ताभावात् न शब्दवाच्यता । (प्-)        | 9           |
| सिद्धाःतः ब्रह्मलक्ष्यमेव                   | •           |
| वाक्यार्थस्य लक्ष्यत्वमेव                   | 9           |
| पदानां वृत्तिद्वयनिरासः                     | 9           |
| शुद्धारिपदानामपि लक्षणा                     | 80          |
| अवाच्या दपदानां मुख्यार्थता                 | 58          |
| अनवस्थाराङ्कानिगसः                          | १४          |
| शुद्धस्य लक्ष्यत्वे मानं श्रुतिश्व          | १५          |
| अमेयगुणत्वात् पदावाच्यत्वं                  | \$6         |
| अखण्ड।र्थवाक्यविवरणम्                       | १९          |
| अखण्डार्थत्वे अनुमानम्                      | 18          |
| अखण्डार्थलक्षणे परः                         | 26          |
| लक्षणदूषणम्                                 | २०          |
| अखण्डार्थानुमाने सत्प्रतिपक्षोद्भ वनम्      | 78          |
| अखण्डार्थत्वे विकल्पाः                      | 77          |
| अखण्डार्थत्वेऽनुपपत्तयः                     | २३          |
| प्रश्नोत्तरे विशिष्टविषये                   | 58          |
| द्वित यानुमाननिरासः                         | २५          |
| नवीनपूर्वेपक्षसमाधानम्                      | २ध          |
| लौ किनवानयेऽखण्डार्थसाधनम्                  | 5.6         |
| नवीनशंकानिरासः                              | २७          |
| चन्द्रस्वरूपज्ञानार्थमुपदेशः                | २९          |
| पदवाच्यत्वाश्चय जिशासापूर्वपक्षः            | 35          |
| प्रकृष्टादिवाक्याभिप्राया तरम्              | <b>३</b> २  |
| प्रकृतशंकासमाधिः                            | ३२          |

### [ घ ]

| पदार्थसंसर्गतात्पर्यान्नाखण्डार्थः-पू-सि॰          |             |   | 38         |
|----------------------------------------------------|-------------|---|------------|
| अखण्डार्थे अनुमानस्यादुष्टत्वनिरूपणम्              |             |   | 38         |
| वर्मस्य स्वरूपलक्ष ।त्विनरासः                      |             |   | ३७         |
| बाधनिरासः                                          |             |   | 20         |
| प्रकारलक्षणानां परोक्तानां 'नरासः                  |             |   | 35         |
| प्रकारत्वनिष्कतिः                                  | 1           |   | 80         |
| <sup>-</sup> संसग भावनिरासः                        |             |   | 80         |
| अखण्डार्थेऽनुमानं                                  |             |   | 85         |
| सत्यादिवाक्यवैयर्थ्यशंकानिरासः                     |             |   | 88         |
| एमधैवानुद्रव्यक्तित्यस्य तात्पर्यम्                |             |   | ४५         |
| अखण्डार्थत्वे शाब्दवोधकारणानाकाङ्क्षादीनामनुपपत्ति | शङ्का       |   | 80         |
| "अखण्डार्थाङ्गीकारेपि आकाङ्क्षाद्युपपत्तिः नरूपणम् |             |   | 80         |
| सत्यादिपदानां निर्विशेषपरता                        |             |   | 28         |
| अखण्डार्थत्वे वस्त्वसिद्धिः (पू॰)                  |             |   | 88         |
| दिषं भुङ्श्वेत्यादिषु सर्पदलक्षणा-अखण्डनस्य दूषणम् |             |   | .98        |
| तत्त्वमादिवाक्यानामखण्डार्थतानि०                   | 10 200      |   | 48         |
| सोऽयं देवदत्त इत्पादेरर्थः                         |             |   | 42         |
| तस्याभेदपरता                                       |             |   | ५३         |
| प्रतिकूलतकैनिराकरणम्                               |             | 2 | 44         |
| नवीनाभिप्रायनि रासः                                |             |   | 46         |
| रामानु जमतानुवादः                                  |             |   | 46         |
| जोव।णुंत्विनरासः                                   |             |   | 49         |
| जीवजन्मनिरासः                                      | S. ST. Pale |   | 49         |
| अतत्त्वमिस इति पदच्छेदनिरासः                       |             |   | <b>E</b> ? |
| चिरन्तनदासमतिनराकरणम्                              |             |   | £.\$       |
|                                                    |             |   |            |



### चतुर्थः परिच्छेदः

यस्मिन्नस्तसमस्तमोहमहिमस्वानन्दमन्दीकृतब्रह्मानन्दमहाणंवे महित न प्राचीनवाचामि ।
शक्तिस्सत्यचिदात्मके नरहरौ मोहामरारेररौ
तन्मे तापनिवृत्तये श्रुतिगतं भ्रूयादखण्डं महः ॥
जगन्नाथाश्रमगुरोः कृपाराकासुवाकरः ।
स्पष्टीकरोतु मेऽस्पष्टं मागं ब्रह्मसुखावहम् ॥

तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थंनिरूपणम्

अथ वाक्यार्थों ब्रह्मितिरूप्यते । तत्र वादिनां विप्रतिपत्तेः । तदर्थं च वाक्यार्थे ब्रह्मणि पदानां शक्तिरस्ति न वेति चिन्त्यते ।

#### टीका

श्रीगुरुभ्यो नमः।

स्रष्ट्रश्रीशमहेशतज्जपवनेन्द्रिन्द्रवन्ह्यादिभिः सृष्ट्यादाविनशं कृतैः स्वविहितैः उद्विग्निचित्तौर्भशम्। सत्यज्ञानसुखामृताभयवयुः तत्त्वं परं प्राधितं नूनं नो गुरुरूपमेत्य जगतां मुक्त्यै परं चेष्टते।

परिच्छेदान्तरमारभमाणः परदेवताप्रार्थनव्याजेन वक्ष्यूमाणार्थं संक्षिप्य दर्शयति—यस्मिन्निति । अस्तो निरस्तः समस्तो मोहमिहमा मायाविलासात्मकोऽनर्थः यस्मिन् तेन स्वात्मानन्देन मन्दीकृतः हेयत्वं गमितः ब्रह्मणो हिरण्यगर्भस्य आनन्दमहा-

ब्रह्मणः अवाच्यत्वे पूर्वेपक्षः

अत्र नवीनः न ब्रह्म सर्वशब्दावाच्यं अवाच्यपदेनैवाभिधानात्। न च तेनापि लक्ष्यते अवाच्यरूपमुख्यार्थस्याभावात् भावे वा ब्रह्मावाच्यमेव अवाच्यपद-वाच्यरूपमुख्यार्थसम्बन्धमात्रमिति स्यात्। मुख्यार्थहीनस्य ब्रह्मलक्षकत्वे घट-शब्दोऽपि घटलक्षकः स्यात्। एवं निविशेषं स्वप्रकाशं परमार्थसदित्यादिशब्दैः ब्रह्मोच्यते चेत् वाच्यत्वसिद्धिः। न च तैर्लक्ष्यते निविशेषस्वप्रकाशादिरूपस्य मुख्यस्यान्यस्याभावात्। एवं लक्ष्यकब्देनोच्यते चेत् लक्ष्यत्वहानिः गङ्गाशब्द-लक्ष्यस्यागङ्गात्ववत् लक्ष्यपदलक्ष्यस्यालक्ष्यत्वात्।

निविशेषादिपदानां विशिष्टवाचित्वेन आक्षेपः

ननु निर्विशेषादिशब्दानां विशेषाभावादिविशिष्टं वाच्यम् । तच्च न ब्रह्म,

णेंवो येन तत् तथोक्तं, हिरण्यगर्भानन्दस्य मानुशानन्दाद्यपेक्षया भूयस्त्वात् अर्णवत्त्वोक्तिः । तथापि तस्य भायया रत्यादिश्रवणात् तदानन्दस्यानर्थसंभिन्नत्वात् परिच्छिन्नत्वाच्च नरहरिपदोपलक्षितपरब्रह्मानन्दापेक्षया निकृष्टत्वाद्धेतोरित्यर्थः । प्राचीनवाचां वेदाना-मिप शक्तिनेति संबन्धः ।

सिन्नदानन्दाखण्डब्रह्मणि नरहरिपदप्रयोगे निमित्तमाह—मोहेति । मोह एवा-मरारिः हिरण्यकणिपुः परोपद्रवकारित्वसामान्यात् तस्यारिःस्वाकारवृत्तिसाक्षात्कार-रूपनलैः संहर्ता तस्मिन्नित्यर्थः ।—श्रुतिगतमिति । श्रुतिभिर्लक्षणया प्रतिपाद्यमित्यर्थः । कृपैव राकासुधाकरः पूर्णचन्द्रः । अस्पष्टमिति च्छेदः ।

प्राधान्येन परिच्छेदप्रमेयमाह—अयेति । पदार्थप्रतिपत्तिपूर्वकत्वात् वाक्यार्थ-प्रतिपत्तेः तत्त्वंपदार्थेनिरूपणानन्तरं वाक्यार्थे निरूप्यत इत्यर्थः । विप्रतिपत्तेरिति । जीवस्य ब्रह्मत्वेनोपासनं वाक्यार्थं इति केचित् । अंशांशिभाव इति परे । शरीरशरीरि-माव इत्यन्त्ये। एवं सत्यादिवाक्येऽपि सत्यत्वादिसंसगं एवार्थं इति सर्वे । मगवत्पादीयास्त्र उभयत्राप्यखण्डब्रह्मैव वाक्यार्थं इत्यास्थिताः । तत्तश्च इत्यस्तिनरासेन अखण्डार्थंत्व-मुपपादनीयमित्यर्थः । सत्यादिपदानां शक्त्या ब्रह्मप्रतिपादने तस्याखण्डार्थंत्वायोगात् लक्षणयेव तत्प्रतिपादनमिति वक्तुं तत्पदशक्तिस्तावन्निराक्तियत इत्याह—तदर्थं चेति । पूर्वपक्षमनुवदति—अत्रेति । मुख्यार्थंस्याभावादिति । तत्तश्च शक्यसंबन्धक्ष्पलक्षणा-बीजाभावात् ब्रह्मणो नावाच्यपदलक्ष्यतेत्यभिमानः । ब्रह्मातिरिक्तावाच्यपदवाच्याभ्य-पगमे तल्लक्ष्यमपि ब्रह्म वाच्यमेव स्यात् अवाच्यान्यस्य वाच्यत्विनयमादित्याह—मावे वेति । अवाच्यपदमुख्यार्थाभावे दोषान्तरमाह—मुख्येति । उक्तमन्यत्रातिदिशति— एविमिति । लक्ष्यपदेनापि ब्रह्म लक्ष्यत इत्याग्रङ्क्याह—गङ्गेति । विशिष्टस्वरूपयोर्भेदात्

तस्य विशेषाभावाद्युपलक्षितत्वादिति चेत् । तींह् विशेषाभावोपलक्षितशब्द-वाच्यम् ।

ननु विशेषाभावोपलक्षितत्वादिकं तद्विशिष्टं वा निर्विशेषादिपदवाच्यम्। तच्च न ब्रह्म, किन्तु तदाश्रयव्यक्तिभूतं विशेष्यं वा। एवं च मुख्यार्थसिद्धिः ब्रह्मणो निर्विशेषादिशब्दावाच्यत्वेऽपि निर्विशेषत्वाद्यहानिश्चेति चेत्।

न, व्यक्तिः शब्दार्थः जातिस्तु उपधानिनितमते जातिविशिष्टा व्यक्तिः शब्दार्थं इति मते च यत्र विशेष्ये निर्विशेषत्वादिकं तस्य तत्पदवाच्यत्वायोगात् । जातिःशब्दार्थं इति मते तु घटादिव्यक्तेरि घटादिशव्दावाच्यत्वेन ब्रह्मणस्ततो विशेषार्थं जातिवाचिभिः शब्देः ब्रह्म ज्ञात्याधारव्यक्तिसम्बन्धितयंव लक्ष्यत इति वक्तव्यत्वेन मुख्यार्थाभावादिदोषतादवस्थ्यात् । सत्यं ज्ञानिमत्यादो ब्रह्मणः सत्यत्वादिधर्माश्रयतयेव लक्षितत्वात् लक्ष्यघटादिवत् सखण्डत्वापाताच्च । निर्गुणस्वप्रकाशादेरब्रह्मत्वे यद्यत् ब्रह्मतयेष्टं तत्तदब्रह्मोति साधु सर्माथतो ब्रह्मवादः ।

ननु अवाच्यादिशब्दाः समासख्याः लक्ष्यादिशब्दास्तु यौगिकाः, उभयेषामपि वाक्यतुल्यत्वात् न वाचकतेति चेत्, न, अन्विताभिधानपक्षे तेषामपि वाचकत्वात् । अभिहितान्वयपक्षे वाक्य एवाभिहितान्वयस्वीकारेऽपि प्रकृतिप्रत्यययोरन्विताभि-धायित्वात् । समासे पदार्थसंसर्गस्य यौगिके प्रकृतिप्रत्ययार्थसंसर्गस्य चानभिधेय-

विशिष्टवाचकैः स्वरूपमुपलक्ष्यत इति शङ्कते—निवति । स्वरूपस्यैवोपलक्षितशब्द-वाच्यतेत्याहु—तहींति । उपलक्षितपदस्यापि ब्रह्म न वाच्यमित्यभिप्रेत्य शङ्कते ननु विशेषेति । निर्विशेषत्वाद्यहानिरिति । अवाच्यस्यैव ब्रह्मणो वाच्यनिविशेषत्वाद्याश्रयत्वा-वित्यर्थः ।

किमेतत् व्यक्तिः शब्दार्थं इति मतेनोच्यते उत जातिविशिष्टव्यक्तिरिति मतेन, जातिरिति मनेन वा ? न सर्वथापीत्याह—न व्यक्तिरित्याद्दिनः । किञ्च ब्रह्मणोऽसत्त्वादि-व्यावृत्तये सत्तादिकमभ्युपेयं तत्रश्च नाखण्डार्थंतित्याह—सत्यं ज्ञानमिति । निगुंणत्वादिविशिष्टस्याब्रह्मत्वाभिधानमप्ययुक्तमित्याह—निगुंग्रोति । अवाच्यादिपदानां समुदाय-शक्त्यभावात् न वाचकता, ततः कथं ब्रह्मणः तद्वाच्यत्वाभिधानमिति शङ्कते—निवित । इतरान्वितस्वार्थे पदानां शक्तिरिति मते वाक्यस्याप्यनेकपदशक्त्येवार्थवोधकत्वात् वाचकत्वमस्त्येवेत्याह—न, अन्वितेति । न चेतरान्वयमात्रे पदशक्ताविप विशेषान्वये वाक्यप्रमेये न कस्यापि पदस्य शक्तिरिति वाच्यम् । अन्वयप्रतियोगिविशेषस्य पदान्तर-शक्तिगोचरत्वात् तत एव विशेषान्वयलाभादित्यभिमानः । मतान्तरेऽपि लक्ष्यादिपदानां वाचकत्वं घटत इत्याह—अभिद्विति । समासपदे यौगिकपदे च पदार्थसंसर्गस्यानभिधे-यत्वेऽपि पदार्थानामवयवशक्तिगोचरत्याऽभिधेयत्वात् ब्रह्मणोऽपि तदवयववाच्यत्वं दुर्वारिमित्याह—समावेति । अवाच्यत्वादिपदानामवयवार्थोऽपि न ब्रह्म येन वाच्यता दुर्वारिमित्याह—समावेति । अवाच्यत्वादिपदानामवयवार्थोऽपि न ब्रह्म येन वाच्यता

त्वेऽपि पदार्थस्य प्रकृतिप्रत्ययार्थस्य च वाच्यत्वेन तदर्थस्य ब्रह्मणो वाच्यत्वा-परिहाराच्च ।

यदि च ब्रह्म न पदार्थः, किन्तु पदार्थसंसर्गरूपं तिह सखण्डं स्यात् । यदि तु अवाच्यमित्यादि न पदार्थद्वयाधिकस्वार्थसंसर्गपरं किन्तु ब्रह्ममात्रलक्षकं तिह न तेनावाच्यत्वादिसिद्धिः । तस्मान्निविशेषादिशब्दचाच्यत्वं दुर्वारम् ।

'यतो वाचो' निवर्तन्ते "अशब्दमस्पर्शमरूपिम"त्यादि श्रुतिस्त्वद्भुतत्वाभि-प्राया। न हीवृगिति श्रेयम्। 'न वाच्यं न च दृश्यते' पश्यन्तोऽपि न पश्यन्तीत्यादि-श्रुतौ तद्दशंनात्। पराभिमतेऽथें अशब्दिमत्यादिशब्दचाच्यत्वस्यापि निषेधेन तद-सिद्धेः। यतो वाच इत्यन्नापि मनसा सहेति श्रुतौ मनोवृत्तेरिव अन्तः करण-वृत्तिव्याप्ये ब्रह्मणि वाग्वृत्तेरिप निषेधायोगाच्च आनन्दाद्यनेकशब्दमुख्यार्थत्वाय निवर्तन्त इत्येकस्येवामुख्यार्थत्वस्य न्याय्यत्वाच्च। 'अथ कस्मादुच्यते ब्रह्म" "यस्मादुच्यते परं ब्रह्म वचसां वाच्यमुत्तमं" इत्यादिश्रुतेश्च।

ब्रह्मणो वाच्त्वेऽनुमानानि-पू-

(१) वेदान्ततात्पर्यविषयो ब्रह्म वाच्यम् वस्तुत्वात् लक्ष्यत्वात् तीरवत् (२) परमार्थसदादिपदं कस्यिद्धाचकं पदत्वात् घटादिपदवत् (३) सत्यज्ञानादिवाक्यं वाच्यार्थतात्पर्यवत् वाक्यत्वात् अग्निहोत्रादिवाक्यवत् इत्यनुमानेविरोधाच्च । विपक्षे लक्ष्यत्वं न स्यात् । तथाहि लाक्षणिकशब्दो न श्रुत एवार्थान्तरधीहेतुः तत्रागृहीतशक्तिकत्वात् । किन्तु स्ववाच्यार्थेऽनुपपत्तिदर्शने सति तत्त्यागेन स्वार्थसम्बन्धित्वगतस्यार्थान्तरस्यावबोधकः गङ्गादिशब्दादौ तथा दर्शनात् । अन्यथाऽति-

स्यात् किन्तु तत्संसर्गरूपिमत्याशङ्क्याह् — यदि चेति । अवाच्यादिपदस्य सर्वावयवैः ब्रह्ममात्रस्य लक्षणया प्रतिपाद्यमानत्वात् नोक्तदोष इत्याशङ्क्याह् — यदि दिनि । न तेनेति । ब्रह्ममात्रस्य वाच्यत्वेनाविराधादित्यर्थः । ब्रह्मणो वाच्यत्वं श्रुतिविरुद्धिमत्याशङ्क्य श्रुतिरप्यन्यार्थेत्याह् — यत इति । यथाश्रुतेऽनुपपत्तिमाह् — परेति । न च अशब्द-मित्यत्र समासगतसर्वनाम्ना ब्रह्म लक्षणयोपादाय तत्र शब्दवाच्यत्वनिषेधो वाक्यार्थं इति वाच्यम् । सर्वनाम्नः सर्वाभिधायकतया लक्षकत्वायोगादित्यभिमानः । किन्ध मनोवृत्तिगोचरे, ब्रह्मणि मनसा सह वाचः प्रवृत्तिनिषेद्यः न यथाश्रुतार्थः संभवतीत्याह् — यतो वाच इति । नतु त्वदुक्तार्थेऽपि श्रुतहानिरश्रुतकल्पना च दोष इत्याशङ्क्रच बहूनाम-नुप्रहात् स न दोषः इत्याह—अगन्देति । ब्रह्मणो वाच्यत्वस्य श्रुत्यनुमानसिद्धत्वादप्येव मेवेत्याह्—अथ बस्मादित्यादिना । हेतूनामप्रयोजकत्वं निरस्यति—विपक्ष इति । मुख्या-र्थसंबन्धस्तदवगमो न लक्षणाहेतुः विषं मुङ्क्ष्येत्यादौ तदभावादित्यत्य आह्—अन्यथेति । मुख्यार्थंसंबन्धादेरिनयामकत्वे गङ्गादिपदात् पर्वतादिलक्षणाप्रसंगात् । विषवाक्येऽपि

प्रसङ्गात् । तथा च ब्रह्मणोऽपि लक्ष्यत्वे वाच्यार्थसंस्पितया ज्ञेयत्वात् । औपनिष-दस्य चाशब्देनाज्ञेयत्वात् । स्वप्रकाशतया नित्यसिद्धौ च शब्दवैयर्थ्यात् । अवाच्ये-लक्षकस्यैव तस्य वक्तव्यत्वात् । तत्रापि स्वार्थसम्बन्धित्वेन ज्ञेयत्वेनानवस्थेति कथमवाच्ये लक्षणा । न च धाचकस्यापि गृहीतसंगतिकस्यैव बोधकत्वात् संबन्ध-ग्रहणस्य च सम्बन्धिज्ञानाधीनत्वात् तम्य च ब्रह्मणः शब्दैकमेयत्वात् तवाप्यनव-स्थेति वाच्यम् यौगिकशब्दानां वाक्यतुल्यत्वेनानपेक्षणात् ।

निमित्तामा ।त् न शब्दवाच्यता । (पू-)

ननु प्रवृत्तिनिमित्ताभावात् कथं वाच्यत्वम् ? न च गुणिक्वयाजात्यन्यतम-मात्मन्यस्ति । न च घटादाविवारोपितं निमित्तमस्तीति शङ्कानीयम् । आरोपिते श्रुतितात्पर्यायोगेन तात्पर्यविषयस्य वाच्यत्वायोगादिति चेत् ।

न, सत्यादिशब्दानां लक्षकत्वे सिद्धे निमित्ताभावः तस्मिन् सिद्धे च लक्षकत्व-मित्यन्योन्याश्रयात् । स्वरूपमात्रप्रश्नोत्तरत्वेन लक्षक्तविमत्यस्याखण्डार्थत्वभङ्गे

## कथिवत् मुख्यार्थसंबन्धस्य वक्तव्यत्वादिति भावः।

ततः किमित्यत आह—तथाचेति । स्वरूपप्रकाशेन वाच्यार्थसंविन्धतयाऽवगते लक्षणेत्याशङ्क्याह—स्वप्रकाशेन्ते । तिर्ह शब्दादेवावगते ब्रह्मणि लक्षणेत्याशङ्क्य तस्य तद्वाचकत्वानभ्युपगमात् लक्षणया बोधकत्वं वांच्यम् । तच्च पूर्वं तदवगमं विना नेत्यन-वस्थेत्याह—अवाच्य इति । वेदैकगम्यब्रह्मणो वाच्यत्वेप्यनवस्था तुल्येत्याशङ्क्य ब्रह्मा-विपदानां यौगिकतया सङ्गतिग्रहं विनाप्यपूर्वंब्रह्मवोधकत्वसंभवात् मेविमित्याह—न च वाच्यस्येत्यादिना । ननु ब्रह्मणो इह्मादिपदगतावयवशक्तिगोचरत्वे तत्र सङ्गतिग्रह् आवश्यकः तदगोचरत्वे च न वाच्यतेति चेन्न, वाक्यार्थविधया तत्रावगतेऽस्य पदान्तर-वाच्यत्वसंभवात्। न च तद्वाक्यार्थस्य तत्पदशक्त्यगोचरत्वाल्लक्षणयेव ततस्तत्प्रतोतिर्वाच्या। तत्वच लक्षणापक्षोक्तदोषापात इति वाच्यम् । वाक्यार्थं शब्दप्रवृत्ति विनाप्याकाङ्क्षादि-महिम्नैवावगतिसंभवादिति भावः। वाक्यार्थंब्रह्मणो निर्धमंकत्वान् न वाच्यतेति शङ्कते—निवति । ननु त्वन्मते घटादोनां वास्तवधर्माभावेऽप्यारोपितधर्मवत्त्वाद्यथा वाच्यत्वं तद्व-वृद्धमणोऽपि कि न स्यादित्याशङ्क्य तथा सित वाच्यस्य श्रुतितात्पर्यगोचरता त्वद-कृद्धमणोऽपि कि न स्यादित्याशङ्क्य तथा सित वाच्यस्य श्रुतितात्पर्यगोचरता त्वद-भिलक्षिता न सिद्ध्येदित्याह—न च घटादावितं ।

सत्यज्ञानादिपदैः सत्यत्वादिधर्मविशिष्टधर्मिप्रतीतेः तस्य निर्धर्मेकत्वमसिद्धम् । न च सत्यादिपदानां ब्रह्मस्वरूपमात्रलक्षकत्वात् न धर्मे प्रामाण्यमिति वाच्यम् इतरेतरा-श्रय इत्याह—न सत्यादीति । ननु प्रवृत्तिनिमित्ताभावात् सत्यादिपदानां लक्षकत्वमिति न ब्रूमः किन्तु स्वरूपमात्रप्रश्नोत्तरत्वात् तल्लक्षकत्वं तत्रश्च मानाभावात् प्रवृत्तिनिमित्ता-भावः इति तत्राह—स्वरूपेति । इतोऽपि न प्रवृत्तिनिमित्ताभाव इत्याह—निर्विशेषेति ।

नि १ स्तत्वात् । निर्विशेषवाक्यस्य स्वरूपमात्रपरत्वे विशेषाविरोधात् । तस्य निर्वि-शेषत्वविशिष्टचपरत्वे तु निमित्तस्य सत्त्वेन निर्विशेषशब्दवाच्यतापातात् । अभावनिमित्तकशब्दवाच्यत्वे प्रामाणिकत्वाविशेषेण भावनिमित्तकशब्दवाच्यत्व-स्यापि दुरपह्मवत्वात् । तस्मात् ब्रह्मणि सर्वेषां वेदान्तानां लक्षणेत्येतदयुक्तमिति । सिद्धान्तः ब्रह्मलक्ष्मेव ।

अत्रोच्यते । तात्पर्येण सत्यादिवाक्यप्रतिपाद्यं ब्रह्म न तद्वाक्यस्थपदशक्यम् तद्वाक्यार्थत्वात् सम्मवत् । वाक्यार्थनिर्गुणब्रह्मण एवास्माभिरवाच्यत्वाङ्गीकारात् ।

स्वप्रकाशस्यापि ब्रह्मणो वृत्तिविषयत्वमिवरुद्धं वेदैश्च मर्वेरहमेव वेद्य'इति 'औपनिषदिमत्यादि श्रुत्या च वाक्यार्थत्वसिद्धिः। न चान्विताभिधानवादे नियो-गादौ व्यभिचारः, अन्वयविशेषस्य तिद्वशिष्टस्य ना वाक्यार्थस्य तत्पदागोचर-त्वात्। न चाप्रयोजकत्वं सत्यज्ञानानन्दात्मिन ब्रह्मणि सत्यादिपदस्यैकैकस्यशक्तौ

अस्तु तर्हि ब्रह्म अभावप्रवृत्तिनिमित्तकशब्दस्यैव वाच्यमिइत्याशङ्क्याह--अमावेति । पूर्वपक्षमुपसंहरति--तस्माचिति ।

वाच्यत्वाभावे वक्ष्यमाणतर्कानुग्राह्यमानं तावदाह—अथेति । मतद्वयसम्मतपक्ष-माहः तात्पर्येग्रेति । तात्पर्यभ्रमात् विशिष्टमपि वाक्यप्रतिपाद्यं तस्य वाच्यत्वाङ्गीका-रात् तद्युऽदासाय तात्पर्येग्रेत्युक्तम् । सम्मतविद्वति । यो यद्वाक्यार्थः स न तत्पदशक्यः यथा नदीतीरे फलानि सन्तीति वाक्यार्थः तीरफलसत्तासंसर्गः न तत्स्थपदशक्य इत्यर्थः । विशिष्टस्य वाच्यत्वमुभयसम्मतिमिति न विवाद इत्याशङ्क्य तथापि वाक्यार्थंब्रह्मणो वाच्यत्वमस्मदनभिमतिमत्याह—वाक्यार्थेति ।

स्वप्रकाशस्य ब्रह्मणो वाक्यजन्यज्ञानाविषयत्वात् कथं वाक्यार्थतेत्याशइक्याह—स्वप्रकाशस्येति । तथापि ब्रह्मणो वाक्यार्थत्वे न मानमित्याशङ्क्याह—वेदैश्चेति । नन्वत्र प्रधानपदार्थः स्वेतरपदार्थसंमृष्टः तस्येतरान्वयो वा वाक्यार्थः तदुभयमनिचताभिधानवादे प्रधानपदार्थवाचकपदशक्यमेवेति तत्र व्यभिचार इत्याशङ्क्याह—
न चान्वितेति । पदार्थविशेषान्वयस्य तद्विशिष्टप्रधानपदार्थस्य वा वाक्यार्थत्वात् ।
तद्वभयस्य च तद्वाक्यस्थपदशक्त्यगोचरत्वात् न व्यभिचार इत्यर्थः । न चेवमपि संसर्गो
वाक्यार्थं इत्यादि वाक्यार्थे व्यभिचार इति वाच्यम् । तत्रापि संसर्गसामान्यस्य पदशक्यत्वात् पदार्थविशेषप्रतियोगिकससर्गविशेषस्य वाक्यार्थस्य संसर्गपदशक्त्यगोचरत्वात् । अन्यथेतरपदवैयर्थ्यापातादिति भावः । तद्वाक्यार्थस्यापि तत्यदशक्तिगोचरत्वे
वाधकाभावादप्रयोजकत्वमित्याशङ्क्याह—न चेति । तादृगुपस्थितेरिति । सत्यज्ञानाचन्दात्मकं ब्रह्मोत्येवमाकारोपस्यितेः प्रसङ्कादित्यर्थः ।

किन्स वाक्यार्थे ब्रह्मणि कि सत्यादिपदानां एकमेव प्रवृत्तिनिमित्तं उत नाना, आद्ये दोषमाह—सर्वपदानामिति । द्वितीये निर्विशेषस्य वाक्यार्थब्रह्मणो न वाच्यत्व-

एकपदेनैव तादृमुपस्थितेः, पदान्तरवैयर्थ्यस्य च प्रसंगात् । सर्वपदानां तत्र शक्तौ सत्यज्ञानादिपदानां पर्यायतापत्तिश्च । प्रवृत्तिनिमित्तभेदे च विशिष्टस्य धर्ममात्रस्य वा शक्यतापातात् । नागमाभिमतब्रह्मणः शक्यत्वम् ।

सर्वपदलक्षणायां तु पदान्तरवैयर्थ्यपरिहारं वक्ष्यामः । सत्यादिपदं न ब्रह्म-बाचकं तत्प्रतिपादकवाक्यैकदेशपदत्वात् । यत् यदर्थवाक्यैकदेशपदं न तत् तद्वा-चकम् घटादिपदवत् । वाक्यार्थस्य तदेकदेशपदार्थत्वे सह श्रुतनिखिलपदानां परस्परार्थान्वितस्वार्थवोधकता च्युत्पत्तिसिद्धा वाध्येत । न च लक्ष्यत्वेऽप्ययं दोषः, प्राशस्त्यस्येव एकस्याप्यनेकपदलस्यत्वसंभवात् । न च लक्ष्यस्यापि शक्यसंबन्धि-तया पूर्वमवगमात् ब्रह्मणोऽपूर्वताक्षतिः मानान्तरं विनापि विचारेणैव तदवगमात्।

वाक्यार्थस्य लक्ष्यत्वमेव

किञ्च अभिहितान्वयवादिनामन्विताभिधानवादिनां वा वाक्यार्थमात्रं

मित्याह—प्रश्वति । त्वन्मतेपि एकपदलक्ष्यस्यैव पदान्तरलक्ष्यत्वाद् तद्वैयर्थ्यमित्याशङ्क्याह—सर्वपदेति । सत्यज्ञानानन्दाद्यभेदसंशयविरोधिप्रतोतेरेकेकपदादनुत्पत्तेः तस्या
वाक्यैकसाध्यत्वमनन्तरवादे वक्ष्यत इत्यर्थः । शब्दपक्षकानुमानमप्याह—सत्य।दीति ।
घटादिपदवदिति । न च घटादिलक्षणवाक्यस्थघटादिपदे व्यभिचारः । तस्याप्यतिदेशकस्य स्वरूपमात्रलक्षकत्वादिति भावः । तद्वाक्यार्थस्य तत्पदवाच्यत्वे प्राथमिकशब्दसामर्थ्यां व्युत्पत्तिवरोधश्चेत्याह—वाक्य। यंस्येति । एकस्यानेकपदलक्ष्यत्वमपि न
कुत्रापि दृष्टमिति ब्रह्मणोऽपि तदनुपपत्तिशङ्कायामाह—न च लक्ष्यत्वेऽपीति । वायुर्वेक्षेपिष्ठा देवतेत्यादेः एकप्रशासत्यलक्षकत्वाभ्युपगमात् । अर्धमन्तर्वेदीत्यादेश्चकमध्यदेशलक्षकत्वान्न तदनुपपत्तित्त्यर्थः । मानान्तरेण शक्यसंबन्धितयाऽवगतस्यैव तीरादेः
गङ्गादिपदलक्ष्यत्वदर्शनात् ब्रह्मणोऽपि लक्ष्यत्वे तथाऽवगतत्वमेष्टव्यम् । ततश्चापूर्वताक्षतिरित्याशङ्क्य लक्ष्यस्य वाक्यसंबन्धितयाऽवगतिरेव लक्षणायां निमित्तं न मानान्तरेण गौरवात् । ततश्च शक्येन सत्त्वादिविशिष्टेन लक्ष्यस्य विशेष्यस्य तादात्म्यसंबन्धस्य तर्केणेव निर्णयाल्लक्षणोपपत्तिः मानान्तरासिद्धत्वादपूर्वता चेत्याह—न च लक्ष्यस्थेति ।

इतोऽपि न लक्ष्यस्य मानान्तरेणावगमनियम इत्याह—िकञ्चेति । न चान्विता भिद्यानवादे इतरान्वयस्य पदशक्यत्वात् शक्त्येव वाक्यार्थधीरिति वाच्यम् । तथाप्य-व्यविशेषस्यैकैकपदशक्त्यगोचरत्वात् समुदाये शक्त्यन्तराभावाच्च लक्षणयेव तत्प्रती-तिरुपेयेति भावः । पदानां स्वशक्तिभिरेव पदार्थस्मरणद्वारा वाक्यार्थबोधकत्वसंभवात् कथं लक्षणत्याशङ्क्याह—न च पदेति । जातिः शव्दार्थं इति मते व्यक्तैः शक्त्यगोचरत्वे-ऽपि जितस्तां विनाऽपर्यवसानात् शक्तिजन्यज्ञानविषयत्वमस्ति । तद्वचावर्तयतुं अपयव-सानालभ्यस्यत्युक्तम् । न च साक्षाच्छक्तिजन्यज्ञानविषयस्यैव शक्यत्विमिति वाच्यम् ।

लक्ष्यमेव वक्तव्यम् । अन्यथा तत्प्रतिपत्त्यनुपपत्तेः । न च पदशक्त्येव पदार्थज्ञानद्वारा वाक्यार्थप्रमा, अपर्यवसानालभ्यस्य शक्तिजन्यज्ञानिवषयस्य शक्यत्विन्यमेन वाक्यार्थऽपि शक्यत्व प्रसंगात् । निह जातिपदार्थवादिनां ब्यक्तिरिव पदार्थ-संसर्गोऽपर्यवसानलभ्यः येन शक्तिजन्यज्ञानिवषयत्वेऽपि वाच्यत्वं न स्यात् । तथात्वे वा ब्यक्तिरिवेकपवादिप संसर्गविशेषो भायात् । आकाङ्क्षाद्यपेक्षाऽभाव-प्रसंगाच्च । विनिगमकाभावेन पर्यायतापत्तेश्च । न च विनापि वृत्त्या पदानामा-काङ्क्षादिसहम्नेव संसर्गबोधकत्वमस्त्विति वाच्यम् । प्रतिपादनसमर्थस्य हि आकाङ्क्षादिसहकार्यपेक्षणम् सामर्थ्यं च शब्दस्यार्थे वृत्तिरेव ।

तथा च वाक्यार्थज्ञानं लक्षणाजन्यं शक्त्यजन्यत्वे सित शब्दजन्यत्वात् सम्मतवत् । अन्यथा वाक्यार्थज्ञाने शाब्दत्वं न स्यात् । न च लाक्षणिकत्वे पदानां संसर्गाननुभावकत्वं, संसर्गस्येव सर्वपर्देर्लक्ष्यत्वात् । तस्य च पूर्वमननुभूत्वात् । लाक्षणिकगङ्गपदस्यापि अन्वयप्रतियोग्युपस्थापकतया पदान्तरवदनुभवजन-

विशेषणवैयर्थ्यात् । उक्तविधया गङ्गादिपदस्यापि तीरबोधकत्वसंभवात् तत्रापि रुक्षणा-भावप्रसङ्गाच्चेति भावः । वाक्यार्थस्यापर्यवसानरूब्धत्वात् न शक्यतेत्याशङ्क्याह— नहीति । जातेनियमेन व्यक्तिपारतन्त्र्योपरूम्भात् तया विना जातेः अपर्यवसानम् । पदार्थ-स्य त्वपूर्वं वाक्यार्थपारतन्त्र्यानुपरुभ्यात् न तेन विना तदपर्यवसानमित्यर्थः ।।

वाक्यार्थस्यापर्यवसानलभ्यत्वे दोषान्तरमाह—तथात्व इति । वाक्यार्थे वृत्ति विनाऽपि पदानां सहकार्यनुरोधेन तद्बोधकत्वसंभवात् न लक्षणयापि कृत्यमित्याशइक्याह – न च विनापीति । वृत्तिरेवेति । तथा चमुख्यवृत्यसंभवे शक्यसंबन्धिनि बोधजननसामर्थ्यं रूपलक्षणावृत्तिरभ्युपेयेति भावः । तिकतेऽर्थे प्रयुङ्क्ते—तन्नाचिते । मुख्यार्थज्ञाने
व्यभिचारवारणाय-शक्त्यज्ञन्यत्व इति । तस्य शक्तिजन्यत्वात् । तावत्युक्ते शब्दशक्त्यजन्ये
चाक्षुषज्ञाने व्यभिचारः तिज्ञवारणाय—शब्दजन्यत्वादिति । तत्र शब्दत्वेन शब्दजन्यत्व
विवक्षितम् ततो न शब्दगोचरप्रत्यक्षवृत्तौ व्यभिचारः । नापि घटव्यक्तिजन्ये ज्ञाने
व्यभिचारः तस्यापि लक्षणाविशेषत्वादिति भावः ।

वाक्यार्थज्ञानस्य शब्दवृत्यजन्यत्वे बाधकमाह—अन्ययेति । लाक्षणिकपदं स्मार-रकमेव नानुभावकं ततश्च वाक्यस्य संसगं लक्षकत्वे तदनुभावकत्व न स्यादिति वदन्तं तार्किकं प्रत्याह—न च लाक्षणिकत्व इति । अधिगतार्थत्वं हि स्मारकत्वे तन्त्रम् । संसर्ग-विशेषस्य चापूर्वत्वात् लक्षकपदानामि तदनुभावकत्वं युक्तिमत्यर्थः । अन्यत्रापि लक्षकः पदस्य अननुभावकत्वमसिद्धमित्याह्—लाक्षणिकति । शक्तत्वं नि पदार्थोपस्थिति न लाक्षणिकस्यापि तत्कल्यमित्याञ्चक्ययामाह—पदस्येति । शक्तत्वं हि पदार्थोपस्थिति-प्रयोजकवृत्तिविशेषवत्त्वं तच्च पदार्थोपस्थापकत्वापेक्षया गुरुशरीरिमत्यर्थः । किन्त्र शक्तिः भ्रमे सति अशक्तत्वं प्रयोजकिमत्याह्—अशक्तादपीति । अन्वयप्रतियोगी तच्छब्दार्थः

कत्वाच्च । पदस्यानुभावकत्वे अन्वयप्रतियोग्युपस्थापकृत्वमेव तःत्रम् । न तु शक्तत्वं गौरवात् । अशक्तादिप तदुपस्थितिदशायां ततोऽनुभवदर्शनात् । समिभ-व्याहृतपदानां सं भूयकारित्वव्युत्पत्तिविरोधाच्च । विभक्तेः स्वप्रकृत्या सह स्वार्थान्वयवोधकृत्वानुभवाच्च । न च वाक्ये शक्त्यभावात् कथं तेन तत्संसर्गो लक्षणीयः शक्यसंबन्धाभावादिति वाच्यम् । पदसमूहो हि वाक्यम् तत्समूहश्च एक-धर्माविच्छिन्नानि पदान्येव तानि च शक्तानीति तत्संसर्गस्तदर्थसंबन्ध्येव लाक्षणिक-पदार्थसंसर्गोऽपि परम्परया शक्यसंबद्ध एव । अन्यथाऽर्थवादपदसमुदाये लक्षणा न स्यात् । बाक्यार्थप्रतीत्युद्देशेन वाक्यप्रयोगानुपपत्तिर्लक्षणाबीजम् ।

पदानां वृत्तिद्वयनिरासः

नन्वेवसेकस्मिन्प्रयोगे पदेषु वृत्तिद्वयं विरुद्धमिति चेत्, न, एकस्य ज्ञानस्य वृत्तिद्वयाजन्यत्वात् ज्ञानभेदस्यावश्यकत्वात् । गङ्गायां यादांति घोषश्चेत्यत्र तात्पर्य-ज्ञाने युगपदन्वयबोधस्य परेरभ्युपेतत्वाच्च । पदार्था अपि संसर्गावच्छेदकतयाऽनु-

लक्षकपदस्याननुभावकत्वे प्राथमिकसामान्यग्युत्पत्तिविरोधश्चेत्याह—समिध्याहृतेति । किन्च गङ्गापदस्याननुभावकत्वे तद्गतसप्तमीविभक्तेरप्यनुभावकत्वं न स्यादित्यभिप्रे-त्याऽऽह—विभक्तेरिति । लक्षणायाः शक्यसंबिन्धविषयत्वात् वाक्यस्य च शक्याभावात् न लक्षणेत्याशङ्क्याह—न च वाक्य इति । एक्षधमाविष्ठिन्नानीति । एक्षणानेन क्रोडीकृतानीत्यर्थः । एवं तर्हि गङ्गायां घोष इत्यादौ न संसर्गस्य लक्ष्यता । तीरादेरमुख्यार्थत्वेन तत्संसर्गस्य मुख्यसंबन्धाभावादित्याशङ्क्य तीरादिद्वारा तस्यापि मुख्यसंबन्धोऽस्ती-त्याह—लाक्षणिकिति । साक्षादेव मुख्यसंबन्धस्य लक्षणाहेतुत्वे दोषमाह—वाक्यार्थेति । ननु मुख्यार्थान्वयानुपपत्तेर्लक्षणावीजत्वान् गामानयेत्यादौ च तदभावान्न लक्षणेत्याशङ्क्य विषंभुङ्क्ष्वेत्यादौ तदभावादन्यदेव लक्षणावीजमित्याह—निविति । अनेन वाक्येन एत-त्संसर्गादिकं जानातु इति प्रतीत्युद्देशेन यः प्रयोगः तदनुपपत्तिरित्यर्थः ।तथा च परम्परया विद्विविध्यप्रतीत्युद्देशेन प्रयुक्ते धूमोऽस्तीति वाक्ये लक्षणेति भावः ।

पदानां पदार्थेषु शक्तः संसर्गेषु लक्षणेत्यनुपपन्नम् सक्तत्रयुक्तपदानां वृत्तिद्वयेन बोधकत्वादर्शनादिति चोदयति—निवित । पदार्थवाक्यार्थज्ञानयोः भिन्नत्वात् असमान-विषयत्वाच्च वृत्तिद्वयमावश्यकमित्याह—नैकस्येति । एकस्मिन् प्रयोगे मुख्यामुख्यार्थद्वय-विवक्षया वृत्तिद्वयवत्ताऽन्यत्रापि दृष्टेत्याह—गंगायामिति । ननूपस्थितपदार्थविशेषसंसर्ग एव वाक्यार्थः । तस्य लक्ष्यत्वे पदार्थानामिप लक्ष्यत्याऽजहल्लक्षणा स्यात् । सा चानुप-पन्ना, शक्याशक्यसाधारणरूपस्य लक्ष्यतावच्छेदकस्याभावात् इत्याशङ्क्याह—पदार्था अपीति । गङ्गापदात् गङ्गाविशेषिततीरोपस्थिताविप तत्र नाजहलक्षणोपेयते । तत्कस्य हेतोः? छित्रणो यान्तीत्यादाविवैकधर्माविच्छन्नस्वतन्त्रपदार्थद्वयानुपस्थितेः । एवं वाक्या-र्थप्रमिताविप पदार्थानां संसर्गावच्छेदकतयैव प्रतीतेः स्वातन्त्र्येण तदेकधर्माविच्छन्नतया

भूयन्ते शब्दोऽनित्य इति प्रयोग इव शब्दत्वम् । अतो वाक्यार्थस्य ब्रह्मणो लक्ष्यत्वम-विरुद्धम् ।

शुद्धादिपदानामपि लक्षणा

एतेन सत्यादिवावयस्थपदानां ब्रह्मण्यशक्ताविप अर्थान्तरनिष्ठशुद्धादिपदानां किमिति न तत्र शक्तिः, तत्रोक्तबाधकाभावादिति प्रत्युक्तम् । तस्य कदाचिदिप ब्रह्मादिपदासमभिव्याहारप्रसङ्गात् । किश्व विशिष्टब्रह्मशक्तैः केवलधर्मशक्तैर्वा पदैः निर्गुणब्रह्मप्रमितिसिद्धाः न तत्रापि शक्तिः कल्प्या । अन्यलभ्ये तदयोगात् । मुख्यार्थत्वाय शब्दशक्तिकल्पनायां गङ्गापदस्यापि तीरे शक्तिः कल्प्येत । ततश्च ब्रह्मपदं वृद्धिविधिष्टवाचकं वृद्धिश्चोपचयः । स चात्र सर्वात्मत्वयोग्यता, न त्ववयवापचयः । नापि गुणाधिवयं, निर्गुणत्वात् । गुणाधिवयमात्रस्य सर्वत्रापि सुलभ-

तत्राप्रतीतेः जहल्लक्षणैवात्र युक्तेत्यर्थः । अनित्यः शब्द इत्यत्र शब्दपदवाच्यस्य शब्दत्व-स्याऽनित्यतानुपपत्तेः तद्वधिक्तमात्रमुपादाय तस्य अनित्यत्वबोधे यथा तदवच्छेदकतया शब्दत्वं भाति तथा पदार्था अपीत्याह—शब्दोऽनित्य इति । नन्वेवमपि वाक्यार्थस्य शक्य-सम्बन्धित्वेन प्रागनवगमात् कथं तत्र लक्षणेति चेन्न । स्मारकत्वे हि पूर्वावगमापेक्षया वाक्यं च न स्मारकम् । अत आकाङ्क्षाद्यनुरोधेन अज्ञातमेवार्थं लक्षणया प्रतिपादयनीति भावः । अन्यत्रापि वाक्यार्थंस्य लक्ष्यत्वसाधनफलमाह—अत इति ।

ननु शुद्धमुक्तादिपदानां लोको मालिन्याद्यभावविशिष्टे शक्तत्वात् ब्रह्मणोऽपि तद्वाच्यत्वे पर्यायत्वादिदोषाभावान्न सर्वपदवाच्यं ब्रह्मत्याश्च्ययाह—एतेनेति । मालिन्यादिनिवृत्तिविशिष्टविषयस्य शुद्धादिपदस्य निर्धमंके ब्रह्मणि प्रवृत्त्यनुपपत्तिः तत्र शक्त्यन्तरमेष्टव्यम्। तथा च पर्यायतापत्त्या ब्रह्मणि सहप्रयोगो न स्यादित्याह—तस्येति । किन्च कि वाक्यार्थंब्रह्मप्रमितये तत्र सत्यादिपदानां शक्तिरुपेयते उत तस्य तत्पदमु-स्थार्थंत्वाय । नाद्यः लक्षणयापि तत्प्रमितिसंभवादित्याह—किञ्चेति । द्वितीये दोष-माह—मुख्यार्थंत्वायेति । ब्रह्मादिपदं कस्य वाचकं तेन कथं वा ब्रह्म लक्ष्यमिति वीक्षायां वाच्यार्थं तावदाह—तत्रचेत्यादिना ।

सर्वात्मत्वयोग्यतेति । निरित्तशयोपचयस्य सर्वात्मत्व एव पर्यंवसानात् प्रकरणोप-पदादिसंकोचकाभावेन निरित्तशयमहत्त्वस्य ब्रह्मपदात् प्रतीतेः तिद्विशिष्टं तद्वाच्य-मित्यर्थः । निरवयवे निर्गुणे ब्रह्मणि अन्यादृशाधिक्यमसंभवीत्याह—नित्त्वयादिना । किञ्च गुणभूयिष्ठत्वमात्रं ब्रह्मपदार्थः सकलगुणवत्त्वं वा ? आद्ये पृथिव्यादेरिप तदर्थत्वा-पात इत्याह—गुणाधिक्येति । न च गुणाधिक्यस्य अन्यत्र सत्त्वेऽिप पञ्च जादिपदवत् एकत्र प्रयोगनियमान्नातिप्रसङ्ग इति वाच्यम् । तत्र तामरसत्वादिवत् प्रयोगनियमक-धर्माभावात् । न च महत्त्वविशिष्टस्य वाच्यत्वेऽप्ययं दोषस्तुन्त्य इति वाच्यम् । संकोच- त्वात् सर्वगुणवैशिष्टचस्य तदर्थत्वे सर्वात्मत्वस्याप्यन्तर्भावादावश्यकत्वात् । स्वरूपो-पचयरूपत्याच्च तदेव ब्रह्मशब्दार्थः । आत्मशब्दार्थोऽिष व्याप्तिरूपसातत्यविशिष्टः । एवं सत्यादिशव्दार्थोऽिष वाधायोग्यत्वादिविशिष्टः गुद्धपदमिष दोषाभावविशिष्ट-विषयम् । एवमन्येषामिष द्वष्टव्यम् । न चंवं धर्ममात्रमेव शब्दार्थोऽस्त्वित घटादि-तुल्यमेव ब्रह्मोति वाच्यम् । विनिगमकाभावेन नियमेन संगतिग्रहोपस्थितस्य विशिष्टस्येव शक्यत्वात् । घटादेस्त्वानन्त्यात् विशिष्टमप्यनन्तमेवेति अनन्तशक्ति-विषयत्वेन कल्पनागौरवेण जातिमात्रस्येव शक्यत्वात् । व्यक्तरेपर्यवसानलभ्य-त्वात् । ब्रह्मादिपदानां धर्ममात्रवाचकत्वेऽिष घटादिवदपर्यवसानान्न ब्रह्मलाभः, सत्यज्ञानानन्दात्मकब्रह्मणो वाच्यसंबन्धितया पूर्वमज्ञातत्वात् शक्यसंबन्धितया ज्ञातस्यैव धर्मिणोऽपर्यवसानाल्लाभः ।

काभावादिपर्यालोचनया निरतिशयमहत्वविशिष्टस्यैव एतद्वाच्यत्वेनेह निर्णयादन्यत्र तदभावादिति भावः ।

द्वितीये सर्वगुणवैशिष्टचस्य सर्वगुण्यात्मतां विनाऽयोगात् सर्वात्मत्वमावश्यकमित्याह्—सर्वेति । सर्वात्मकता कस्योपचय इति वीक्षायामाह—स्वरूपेति । व्याप्तिरूपेति । अत सातत्यगमन इतिधातोः आत्मशव्यनिष्पत्तेः नैरन्तर्येण संविन्धत्वं तदर्यः ।
तच्च सर्वदेशकालसंबिन्धत्व एव पर्यवस्यतीति व्यापित्वविशिष्ट आत्मपदार्थः इत्यर्थः ।
तथा चोक्तम्—यच्चास्य सन्ततो भावस्तस्मादात्मेति गीयते इति । बाधायोग्यत्वादीत्यादिपदेन वृत्तिविशेषोपाधिकचैतन्येषु किल्पतज्ञानत्वादिकं गृह्यते । नित्यमुक्तादिपदानामपि ध्वंसप्रतियोगित्वबन्धाद्यभावविशिष्टं शक्यमित्याह—एवमिति । ननु
घटादिपदानां घटत्वादिवाच्यमिव उक्तधर्मा एव ब्रह्मादिपदशक्याः, न तद्विशिष्टं ब्रह्म
ततश्च ब्रह्मणः शब्दशक्त्यगोचरत्वेऽपि न घटादितो विशेष इति नेत्याह—न चैवमिति ।
घटादेरिय सङ्गतिग्रहसमये नियमेनोपिस्थितत्वात् तत्रापि विशिष्टस्य शक्यत्वापात
इत्याशङ्क्य वैषम्थमाह—घटादेरिति । ब्रह्मणोऽप्यपर्यवसानादेव लाभसंभवान्न विशिष्टे
शक्तिरुपेयेत्याशङ्क्याह—ब्रद्वादीति । शक्यशंविश्वत्या ज्ञातस्येति । शक्याश्यत्या
ज्ञातसजानीयस्येत्यर्थः । ततिश्राज्ञातस्यापि घटादेरपर्यवसानात्लाभसंभवः । घटत्वादिसंवंधिनः प्रमेयत्वादेनं लाभः ।

ननु बाधायोग्यत्वादिधमिश्रयतया ब्रह्मणोऽनवगतौ तत्र सत्यादिपदानां सङ्गितिग्रहायोगात् तदवगितविच्या । तथा चापर्यवसानाल्लाभसम्भव इति चेन्न । वस्तुतःसत्यादिपदात्मकजगदात्मतामापन्नब्रह्मण एव तदा ग्रहणात् ततस्तिद्वलक्षणस्य वाक्यार्थब्रह्मणोऽपर्यवसानाल्लाभायोगात् । न च विचारेण तादृशं ब्रह्म बुद्धिमिति वाच्यम् । तस्य तर्करूपतया स्वयमप्रमाणत्वेन वाक्यार्थनिणयोपकारकत्वात् मानावगत-

तथाचाह-भवनाथः—लिङः कार्यत्वसामान्यथचनत्वे स्थायिरूपकार्यविशेषोऽ-नन्यप्रामाणको न प्रतीयेतेति । अतः सत्यज्ञानाद्यात्मके ब्रह्मणि ब्रह्मादिपदानां लक्षणैव । न च ब्रह्मादिपदैः, तत्तद्धर्म्युपस्थितौ वाक्याद्विशेषसिद्धिरिति वाच्यम् । तथापि वाक्यार्थस्य ब्रह्मणो लक्ष्यत्वात् । निह पदार्थंकदेशस्यापदार्थस्य वाऽन्वयो युक्तः, किश्वास्य वाक्यार्थत्वात् प्रवृत्तिनिमित्ताभावाच्चावाच्यत्विमिति कथं घटाद्य-विशेषः ।

यत्तु 'लक्ष्यं' 'अवाच्यं' इत्यादिपदवाच्यत्वात् ब्रह्मणो न सर्वपदलक्ष्यत्व-मिति तन्न तत्र प्रमाणाभावात् । किं सर्वशब्दलक्ष्यत्वमुपपादियतुं तस्य तत्पद-वाच्यत्वं उत लक्ष्यादिपदप्रवृत्तिनिमित्तस्य ब्रह्मणि सत्त्वेन त्यदुक्तान्वस्थापरि-

हाराय बा ? नाद्यः, लक्ष्यादिपदवाच्यत्वे तदयोगात् ।

स्यैवापर्यवसानलभ्यत्वात् विचारात् प्रागिष सत्यादिपदात् ब्रह्मप्रतीतेश्च तस्य न विचाराधीनापर्यवसानाल्लभ्यतेति भावः । मानान्तरेणेतरिविवस्ततया शक्यसंबन्धावगमं विना नापर्यवसानाल्लाभ इत्पत्र मीमांसकधौरेयस्य सम्मतिमाह—तथा चाहेति । लिङादेः कार्यत्वसामान्यवाचकत्वेऽिष क्रियातिरिक्तकार्यस्य शक्यसंबन्धितया विमर्शा-वगतस्य अपर्यवसानाल्लाभात् न लिङादिपदशक्यतेति चोद्यमयुक्तं तथािष तस्य तेन रूपेण मानान्तरेणानवगमान् अपर्यवसानाल्लाभासंभवादिति भवनाथवचनार्थः ।

वाक्यार्थब्रह्मणोऽन्यतोऽसिद्धेः लक्ष्यत्व मुपेयमित्याह—अत इति ।

ननु ब्रह्मादिपदैः अपर्यवसानात् तद्धिममात्रोपस्थितौ द्रव्यं घट इत्यत्रेव सामानाधिकरण्यबलादेव धर्म्यभेदः सिद्धचति कि तत्र लक्षणयेति नेत्याह—न च ब्रह्मे ति । यद्यपि त्वदुक्तविधया सत्यज्ञानाद्यभेदः सिध्यति तथापि द्रव्यं घट इत्यत्र द्रव्यत्वघटत्व-विशिष्टयोः अभेदवदत्रापि सत्यत्वादिविशिष्टानामभेदः स्यात् । न च स शास्त्रप्रतिपाद्यः निर्घर्मकसत्याद्यात्मकब्रह्मणएव तत्त्रमेयत्वात्। अत्र च लक्षणा आवश्यकीत्याह-तथापीति । धर्मविशिष्टस्य धर्ममात्रस्य वा पदवाच्यत्वेऽपि वाक्यात् धर्मिणामेवाभेदा-न्वयबोधः कि न स्यादित्यत आह—न हीति। पदशक्तिगोचरस्य न्वयनियमात् अन्यथा पदादुपस्थितिवैयर्थ्यात् विशिष्टस्य वाच्यत्वमते तदेक-देशधर्मिमात्रस्य, धर्ममात्रस्य वाच्यत्वमते नु अवाच्यधर्मिमात्रस्यान्वयो युक्त इत्यर्थः । जातिवाचकपदेः व्यक्तिर्रुक्ष्येति मतेपि वाक्यार्थंब्रह्मणः ततो विशेषमाह-किञ्चेति । घटादेर्वाच्यत्वमतेऽपि वाक्यार्थंब्रह्मणः ततो विशेषमाह—प्रकृतीति । न च हेत्वसिद्धिः। तस्यानन्तरं वक्ष्यमाणत्वादिति भावः। एवमीपनिषदब्रह्मणः सत्यादि-वानयलक्ष्यत्वमभिधाय परोक्तचोद्यमनूद्यापवदति—यन्त्वत्यादिना। ब्रह्मणि सन्वेनेति। तस्य तत्पदवाच्यत्वमित्यनुषङ्गो द्रष्टव्यः । त्वदुक्तानवस्येति । ब्रह्मणः सर्वपदलक्ष्यत्वे लक्षपदवाच्यार्थसंबन्धितया शब्दान्तरेण ज्ञातता वाच्या। तस्यापि तल्लक्षकत्वात्। तदर्थाः विन्धतयाऽन्येन ज्ञातव्यमित्यनवस्थापिरहाराय वा तस्य वाच्यतेत्यर्थः । तदयोगा-दिति। सर्वशब्दलक्ष्यत्वायोगादित्यर्थः।

ननु ब्रह्मणो लक्ष्यादिपदवाच्यताऽभावे कथं ब्रह्म सर्वपदलक्ष्यं वाच्यान्यदिति वा प्रतिपादनीयमिति चेत्। का तर्हि प्रतिपादनेऽनुपपत्तिः। न तावत् तेन विना-योग्यताद्यभावः, प्रत्युत तस्मिन् सत्येव न योग्यता। नापि लक्ष्यादिपदवाच्या-प्रसिद्धचा तल्लक्षणानुपपत्तिः। तत्तत्पदलक्ष्यतीरादेः लक्ष्यपदार्थत्वात्। ननु लक्ष्य-पदेनापि तस्य लक्ष्यत्वे कथं वाक्यार्थप्रतीतिः। तत्तत्लक्ष्यज्ञानं विना तदयोगा-दिति चेत् तर्हि स एव दोषः। नापि द्वितीयः तत्तद्धर्मविशिष्टस्य ब्रह्मणो वाच्य-त्वेऽपि तत्तदिष्ठिलानस्य विशेष्यस्य तदभावात्। विशेष्यस्य सर्वस्मादिप विशि-ष्टादन्यत्वात् तल्लक्ष्यते। अवाच्यपदस्यापि वाच्यान्यत्विशिष्टे ब्रह्मणि शक्तिर-विषद्धा। लक्षणयाच ततः स्वरूपप्रतिपत्तिः। अन्यथा योग्यताविरहात्।

ब्रह्मणो लक्ष्यादिपदाबाच्यत्वे तदनुवादेन लक्ष्यत्वादिविधानानुपपि रिति शङ्कते— निन्वति । लक्ष्यादिपदावाच्यस्य तद्योग्यताभावात् तदनुपपत्तिः उत लक्ष्यादिपदवाच्या-प्रसिद्धचा तस्य लक्षणयाऽपि तद्वोधकत्वायोगात् । किञ्च अलक्ष्यपदेनापि लक्ष्यत्वे ब्रह्मणः तद्वाच्यसंबन्धितया शब्दान्तरेण प्रागनवगमादनुपपत्तिरित्यभिप्रेत्याह—का तहींति। आद्यं निरस्यति—न ताविदिति । ब्रह्मणो लक्ष्यादिपदावाच्यत्वेऽपि तस्य सर्वपदलक्ष्य-त्वादेरिवरोधाल्लक्षणया तद्वोधसंभवादित्यर्थः । लक्ष्यादिपदवाच्यत्व एव तद्वाक्यमयोग्य-ताग्रस्तिमत्याह—प्रत्युतेति । द्वितीयं निरस्यति—नापीति । नचैवमपि सर्वपदलक्ष्या-वाच्यमित्यादिपदवाच्यमप्रसिद्धमिति वाच्यम्। तस्य शक्तानेकपदसमभिव्याहाररूप-वाक्यत्वेनापदत्वादिति । तृतीयमुद्भाव्य परिहरति - निन्वत्यादिना । स एवेति । तत्रो-क्तानवरथैव दोषः न त्वन्यः स चानन्तरमेव निरिसष्यत इति भावः। ब्रह्मणि प्रवृत्ति-निमित्तशत्त्वेनेति कल्पं दूषयति-नि,पीति । ब्रह्मणि कि वास्तव प्रवृत्तिनिमित्तमस्तौत्यु-च्यते उतारोपितं ? नाद्यः, तस्यानन्तरमेव निरसिष्यमाणत्वात् इत्यभित्रेत्य तिद्विशिष्टस्य वाच्यत्वेऽिप तस्यापरमार्थत्वान्न परमार्थेब्रह्मणो वाच्यतेत्याह—तत्ति । तत्तद्विशिष्टस्याब्रह्मत्वे कि पुन ब्रंह्म यस्य लक्ष्यतेति वीक्षायामाह—विशेष्यस्येति । कल्पिततत्तद्वर्मविशिष्टताकारेण तत्तत्पदवाच्यमपि सकलविशिष्टान्यत् निर्विशेषणविशेष्यरूपं सकलपदलक्ष्यम् । तथा च यद्बद्दात्वेनोपेतं तत्तदब्रह्माति परोक्तं निरस्तम् । विशेष्यस्य निर्घमंकस्यैव ब्रह्मत्वादिति भावः । अवाच्यादिशब्दानां पदत्वमङ्गीकृत्याह-अवाच्येति । वाच्यान्यस्वरूपं एवाच्यत्व नाम घर्मो व्यवहाराय कल्पितः । तः द्वशिष्टरूपं अवाच्यपदवाच्यम् ततश्चेतदपि वाक्यार्थं ब्रह्म लक्षणयैव बोध-यति यावद्वाच्यान्यस्वरूपं शक्त्या बोधयतः स्वव्याघातात् । एवं चावाच्यपदलक्ष्यस्य तद्वाच्यसंबन्धमात्रं सिध्येत् न त्ववाच्यत्वमिति निरस्तम् । अवाच्यत्वधमिश्रयमात्रस्य तेन लक्ष्यमाणत्वादिति भावः । अङ्गीकारं परित्यजति—वस्तुत इति ।

अवाच्यादिपदा- ं मुखणार्थता

वस्तुतस्तु अवाच्यमिति वाक्यमेव नज्**पदलक्षणया वाच्यान्यब्रह्म प्रति-**पादयति । ननु स्वरूपमात्रमेव लक्ष्यादिपदशक्यं भवत्विति चेत् न, शक्तेः पर-मतेऽपि विशिष्टदिषयत्वात् ।

अनवस्थाशङ्कानिरासः

नापि त्वदुक्तानवस्था विचारादिना तस्य वास्यसंबन्धित्वेन निर्णीतत्वात् पूर्वमिप सत्यत्वादेः सदादिस्वरूपमात्रसंबन्धित्वस्य समानाधिकरणवाक्यत्वेनैकार्थ-निर्णयसंभवेन एकार्थनिष्ठत्वस्यावगन्तुं शक्यत्वात् । लक्ष्यतावच्छेदकं च नात्रापेक्षि-तम् । लक्ष्यस्वरूपस्य स्वरूपतो ब्यावृत्तत्वात्, एकत्वाच्च । ननु लक्ष्यस्य लक्षक-

नामपद्युक्तस्य नत्रः पर्युदासलक्षकत्वस्य अब्राह्मणोऽयमित्यादिषु दर्शनात् लक्षणयेव तद्वावयं निखिलवाच्यान्यत्वं बोध्यतीत्यर्थः । लक्ष्यादिपदानां विशिष्टे शक्तिः स्वरूपं तु लक्षणयेव बोध्यत इति कल्पनाद्वरं स्वरूपस्यव शक्यत्वकल्पनमिति शङ्कते—निवति । पदमात्रान्निविकल्पकवोधायोगात् विशिष्टस्येव शक्यत्वं परमतेऽपि वाच्यम् । सिद्धान्तेऽप्यविशिष्टं स्वरूपस्य वाक्यार्थत्वात् । तत्र पदानां शक्तत्वे पर्यायता-प्रसङ्गाच्च विशिष्टस्य शक्यतेत्याभन्नेत्याह—न शक्तेरिति ।

अनवस्थापरिहाराय वाच्यत्वमुपेयमिति कल्पं निराकरोति—नापि त्वद्वक्तेति ।
यथा विमर्शोपस्थितनियोगादौ परेषां व्युत्पित्तः एवं सर्वेषां विशिष्टानां द्रव्यत्वादिना
मिथ्यात्वेनावगतानामिधिष्ठानतया विमर्शावगते ब्रह्मणि सर्वपदलक्षणेति कुतस्त्वदुक्तानवस्थेत्यर्थः । तिह विचारात् प्राक् लक्ष्याज्ञानात् जिज्ञासाप्रयोजकं ज्ञानं वेदान्तान्नसिद्धेयत् इत्याश्च्याऽऽह—पूर्वमपीति । तथापि सत्त्वादीनामाश्रयभूतं किश्विदस्तीति
ज्ञानसंभवात् सत्यादिपदानां समानाधिकरणतया पदार्थानामेकत्वज्ञानसंभवाच्च । तदेव
लक्षणया ततोऽवगम्यत इत्यर्थः । निर्विशेषे लक्ष्यतावच्छेदकाभावात् न लक्षणेत्याशङ्वयाह—लक्ष्यतेति । प्रकारान्तरेण लक्षणमाक्षिपति—निविति । सत्यादिपदैः किं लक्ष्यमिति पृष्टे शव्दान्तरेणामुकमिति वक्तव्यम् । तस्यापि लक्षकत्वेन तेनापि लक्ष्यं किमिति
पृष्टे पुनः शब्दान्तरेणत्यनवस्थापातात् बोधो दुर्घट इत्यर्थः । सत्यत्वादिविशिष्टवाचकेः
सत्यादिपदैः स्वरूपमात्रं लक्ष्यत इत्युक्ते योग्यताद्यनुरोधेन स्वरूपविशेषस्येव बुद्धिस्थत्वात् न प्रश्नावकाशः । यथा-शब्दोऽनित्य इति प्रयोगस्य शब्दपदवाच्यमात्रोऽनित्यत्वबोधकत्वायोगात् व्यक्तिमात्रलक्षकत्वेऽपि योग्यतानुरोधेन व्यक्तिविशेष एवानित्यत्वावितत्वेनोपस्थाप्यते । इत्ररथा तत्रापि शब्दपदेन लक्ष्यः क इति पृष्टे शब्दान्तरेण तदिभधाने तस्यापि किश्वद्वमेवाचकत्वात् तत्पर्युदासेन व्यक्तिमात्रलक्षकत्वं वक्तव्यमिति
तेनापि लक्ष्यं किमिति पृच्छायां पुनस्तावत् शब्दान्तरेणत्यनवस्थया तस्याबोधकत्वापाः

शब्दैरेव परं प्रति प्रतिपादनेऽनवस्थेति मूकतापत्ति रिति चेत्; न, ब्रह्मण उक्त-विवया निर्धर्मत्वं सत्यज्ञानाद्यात्मत्वं तस्मिन् सत्यादिपदव्युत्पत्तिप्रकारं आनन्दादि-स्वरूपस्यैव।नन्दादिपदलक्ष्यत्वं चावगच्छतः आनन्द एव ब्रह्मत्युपदेशादेव योग्य-ताद्यनुसारेण धींमणोरेवाभेदावगमसंभवात् । विशेषणभेदप्रयुक्तमेव भेदं विशिष्ट-योरवगच्छतस्तदभेदप्रतीतेः स्वरूपविषयत्वात् ।

प्रवृत्तिनिमित्ताभावादिप न ब्रह्मणि पदानां शक्तिः पारमाथिकजातिगुण-क्रियादेः असंभवात् । तदसंभवश्च लक्षणां विनापि निरूपियतुं शक्यत इति न त्वदुक्तान्योन्याश्रयः । कल्दितगुणक्रियावैशिष्टचे च वेदान्ततात्पर्यायोगात् ।

गुद्धस्य लक्ष्यत्वे मानं श्रुतिश्च

ननु वेदान्ततात्पर्यगोचरत्वविशिष्टब्रह्मणः स्वप्रतिपादकवाक्यस्थपदा-शक्यत्वसिद्धाविप न विशेष्यब्रह्मणः तित्सिद्धिरिति चेत्, न, अनुमितिहि पक्षता-वच्छेदकधमिश्रयस्यवान्यत्वं विषयीकरोति । सर्वत्रापि साध्यस्य पक्षताश्रयवैशि-ष्टचैवानुमितिविषयत्वात् । निर्धर्मके ब्रह्मणि वेदान्ततात्पर्यविदुषो वेदान्ततात्पर्य-गोचर इतिपदात् लक्षणया तस्यैवोपस्थितेर्वक्तव्यत्वात् । अन्यथा त्वदीयानुमान-मिष नास्मदिश्मतब्रह्मणो वाच्यत्वं विषयीकुर्यात् ।

तादित्यभित्रेत्य परिहरति-न ब्रह्मण इत्यादिना । धर्मिणोरिति । आनन्दब्रह्मपदार्थ-विशेष्ययोरेवेत्यर्थः । आनन्दो ब्रह्मविति वान्यात् विशेष्ययोरेवाभेदावगमे हेनुमाह— विशेषग्रेति । ब्रह्मणि पारमाथिकशब्दप्रवृत्तिनिमित्ताभावादपि न तत्र पदशक्तिरि-त्याह—प्रवृत्तीति । सत्यादिपदानां लक्षकत्वं विना प्रवृत्तिनिमित्ताभावो न सिध्यतीत्युक्तं निरस्यति-तदसंभवश्चेति । ब्रह्मणि जातिगुणादीनामभात्रात् स्वरूपस्य संबन्धस्य मानस्य च दुर्निक्पत्वात् दृश्यमिथ्यात्वनियमात्, श्रत्यादिनिषेधाच्च तत्र पारमाथिकप्रवृत्तिनिम-त्ताभावसिद्धिरित्यर्थः । घटादिवत् कल्पितधर्मेरेव ब्रह्मणः शब्दवाच्यता कि न स्यादि-त्याशङ्क्य तथापि तस्य तिद्विशिष्टतया न वाक्यार्थतेत्याह--किल्पतेति । ननु तात्पर्येण सत्यादिवाक्यप्रतिपाद्यं न तद्वाक्यस्थपदशक्यं इत्यत्र तात्पर्यंगोचरत्वविशिष्टस्य धर्मित्वे-नाभिधानात् तेन वाक्यार्थंब्रह्मणो नावाच्यत्वसिद्धिरिति चोदयति – ननु वेदान्तेति । पक्षवचनेन विशिष्टोपस्थितावपि शक्यान्यत्वरूपसाध्यं विशेष्य एव सिध्यतीति परिह-र्रात-नानुमितिरिति । विशिष्टस्य पक्षस्योपस्थितौ कथं विशेष्यमात्रे साध्यान्वय इति वीक्षायामाह्—सर्वत्रेति । घूमानुमानादपि वह्नचादिसाध्यस्य पर्वतत्वाद्याश्रयेणैव संयो-गादिलक्षणवैशिष्ट्यस्यानुमितिगोचरत्वदर्शनादित्यर्थः । किञ्च शब्दोऽनित्य इत्यादाविव योग्यताद्यनुरोधेन धर्मिमात्रस्यैव लक्षणया बुद्धिस्थत्वात् तत्रैवावाच्यत्वं सिद्धचतीत्याह— निर्धर्मक इति ।

ब्रह्माविषवं विशिष्टस्य धर्ममात्रस्य वा वाचकं पदत्वात् सम्प्रतिपन्नवत् इति वाऽनुमानमस्तु । अत एव परोक्ता हेतवो वाधिताः अप्रयोजकाश्च । एवं यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राध्यमनसा सहेति श्रुतिरिष शब्दस्य प्राप्ति वारयन्ती तस्य शिक्तं ब्रह्मण निषधित शब्दस्यार्थेन शक्तरेव प्राप्तित्वात्, लक्षणाया अर्थप्राप्तित्वेन तिन्नषेधायोगात् । लक्षणानिषधे ''सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति' इत्वादिश्रुतिविरोधाच्च । मनसा सहेति च मनसः करणत्वमेव निषिध्यते स्वरूपेण निषधायोगात् । केवलमनोगम्यत्वं वा निषिध्यते ।

अमेयगुणत्वात् पदावाच्यत्वं

ननु अमेयगुणत्वं यतो वाचो निवर्तंन्त इति श्रुत्यर्थं इति चेत् अमेयत्वं यदि गुणस्य मानागोचरत्वं तदा निर्गुणमेव ब्रह्मोति वाच्यत्वनिषेधः । अथ सङ्ख्याशून्य-

योग्यतानुरोधात् विशेष्यमात्रे साध्यानङ्गीकारे बाधकमाह--अन्यथेति । वेदान्ततात्पर्यविषयो ब्रह्म वाच्यमिति त्वदुक्तानुमानात् विशिष्टस्यैव वाच्यत्विमिति सिद्ध-साधनं स्यात् । अत एव वाक्ये न लक्षणेति प्रत्युक्तम् तस्यापि योग्यताद्यनुरोधेनैव बोध-कत्वादिति भावः । वेदान्तगतनिखलपदानांविशिष्टस्य धर्ममात्रस्य वा वाचकत्वे साधिते-प्रयात् केवलस्यावाच्यत्वसिद्धिरित्यभिप्रत्याह—ब्रह्मादीति । धर्ममात्रवाचकत्वेऽपि घटादि- वदपर्यवसानात् ब्रह्मलाभ इति शङ्का प्रागेव निरस्ता ।

न च विशिष्टब्रह्मण एव वेदान्तमहातात्पर्यगोचरत्वात् मिद्धिसिद्धिरिति वाच्यम्। तेषामखण्डपरत्वस्य अनन्तरवादे निपुणतर मुपपादियष्यमाणत्वात्। किञ्च सत्यत्वादिविशिष्टं ब्रह्म न वेदान्तमहातात्पर्यगोचरं निष्प्रयोजनत्वात् सम्मतवत्। न चासिद्धः तस्योपपादनात्। अतो न सत्यादिपदवाच्यविशिष्टष्टपस्य तत्तात्पर्यगोचरतेति भावः। एवं च बहुयुक्युपोद्धिल्तत्वाच्यत्वानुमानानां प्रवलत्वात् तिद्वरोधात् वस्तुत्वादित्यादय आभासा इत्याह—गतप्वेति । परकीयहेत्नां श्रुतिबाधितत्वमप्याह—पविभित्ते। प्राप्तिनिषेधमात्रेण कथं शक्त्यभावसिद्धिरित्यत् आह—शब्दस्येति। तिहं लक्षणाया अपि लक्ष्यार्थप्राप्तिरूपत्वात् सापि न स्यादित्याशङ्क्याह—लक्षणाया इति । शक्यसंबन्यरूपायास्तस्याः परम्परासंबन्धरूपत्वात् न मुख्यप्राप्तिः सेत्यर्थः। इतोऽपि न लक्षणानिषेधस्तदर्थं इत्याह—लक्ष्योति।

यच्चोक्तं मनसा सहेतिश्रवणं मनोवृत्तेरिव वाग्वृत्तेरिप निषेधायोग इति तत्राह्—मनसेति। स्वरूपेग्रेति। कामः संकल्प इत्यादिना मनसः प्रमातृत्वाभिधाना-दित्यर्थः। शब्दासहकृतत्वं वा केवलशब्दार्थः। श्रुतेरन्यार्थंकत्वान्न बाधकतेत्याशङ्कय दूषयित — निवति। लक्षणानुपपत्त्या बोध्यते लक्षणया वा? नाद्यः तद्वाचकपदाभावा-दित्यभिप्रेत्याह—तन्नेति। न द्वितीयोज्पीत्याह—आनन्दिमिति। 'विज्ञानमानन्द ब्रह्म,'' आनन्दाद्वयेव खिल्वमानि भूतानि जायन्ते' इत्यादिन्यायोपेतश्रुतिमः आनन्दब्रह्मणो-

त्वं। तन्न, आनन्वं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चनेति वाक्यशेषेण ब्रह्मस्वरूपभूतानन्वस्यैव ज्ञानात् भयनिवृत्तिश्रवणेन गुणान्तरं विनाऽनुपपत्त्यभावेन लक्षणायोगात्। युक्तिसाधनज्ञानाविषयस्य श्रुतिप्रित्रिपाद्यत्ययोगाच्च। प्रत्युत वाक्योपक्रमेऽनन्तगुणं प्रक्रम्य आनन्वज्ञानान्मोश्च इत्युक्ते वेववत्तो वामेन चक्षुषा पश्यतीत्यनेन दक्षिणेन दर्शनिविषयवत् गुणान्तराणामपुरुषार्थत्वमेव प्रतिपादितं भवेत्
तत्तश्च ब्रह्मणोऽपि हेयगुणवत्त्वमिति साधु सर्वायतस्तव समयः। न चानन्व इत्यश्रापि गुणान्तरलक्षणा सिद्धान्तेऽपि तच्छव्देन लक्षणाम्युपगमादिति वाच्यम्।
आत्भमात्रज्ञानस्यैव सर्वश्रुतौ मुक्तिसाधनत्वावगमात् त्ववुक्तलक्षणायोगात्।
अस्यन्मतसिद्धलक्षणायास्तयैव श्रुत्याऽभ्युपेतत्वात्। किञ्चास्मन्मतसिद्धा लक्षणाः
श्रुतितुल्यैव प्रसिद्धार्थानपायात्। यथा रेवतीवाक्ये एतच्छव्दस्य प्रकृताग्निष्टुद्धर्म-

रभेदावगमात् 'आनन्द ब्रह्मण" इति पष्ठो राहोःशिर इतिवत् द्रष्टव्येत्यभिष्ठेत्य ब्रह्म स्वरूपानन्दस्येत्युक्तम् । असङ्ख्येयगुणानां प्रयोजनवत्त्वाध्यवणादिप न श्रुतिप्रतिपाद्य-तेत्याह—मुक्तिसाधनेति । न केवलं प्रयोजनवत्त्वाध्यवणं, प्रद्युन निष्प्रयोजनत्वमेव श्रुति-तात्पर्येण गम्यत इत्याह—प्रस्तुतेति ।

आनन्द ब्रह्मण इत्यत्रानन्दपदे । गुणान्तराणामि लक्ष्यत्वात् तेषामि पुरुषार्थ-पर्यवसायित्वमित्याशंक्य गुणान्तरपरिग्रहं विनाऽनुपपत्त्यभावात् श्रुत्यन्तरिवरोधाच्च मैविमित्याह्—न चानन्दिभत्यादिना लक्षणाम्युरगमादिति । विशिष्टवाचकानन्दपदस्य विशेष्यमागे लक्षणाम्युपगमादित्ययेः । सिद्धान्त्यभिमतलक्षणायां नोक्तदोष इत्याह— अस्मन्मत इति । तमेव विदित्वेति श्रु तिपर्यालोचनया, आनन्दं ब्रह्मण इति श्रुतिलंक्षणया आत्मस्वरूपानन्दमात्रज्ञानादेव भयनिवृत्ति बोधयति इति विशेष्यमात्रलक्षणा श्रुत्यभि-मतेत्यर्थः ।

श्रुतादर्थादर्थान्तरलक्षणातः श्रुतंकदेशलक्षणंव न्याय्येत्याह्—किञ्चोते । श्रुतिदुल्येति । मुख्यवृत्तितुल्येत्यर्थः प्रसिद्ध र्थानपायदिति । श्रुतार्थरय सर्वात्मनाऽनपायात् अश्रुतार्थरय चानुपादानादित्यथेः । श्रुतंकदेशलक्षणायाः श्रुतितुल्यत्यं पूर्वतन्त्रे निर्णीतं चत्याह—यथेति । एतस्यंव रेवतीषु वारवन्तीयमग्निष्टामसाम कृत्वा पश्रुकामो ह्येतेन यजेतेन्त्यत्र कर्मान्तरिवधी सति एतच्छव्दरय प्रकृताग्निष्ट्रहाचकत्वायोगेन स्वार्थात् प्रच्युतेः "अव्यक्तासु तु सोमस्यव स्यात्" इति न्यायेन सौमिकविध्यन्ते प्राप्ते राद्धान्तितम्—एतच्छव्दस्य प्रकृतधर्मविशिष्टधर्मिवाचकत्वात् धर्मिपरित्यागेऽपि धर्ममात्रं तेन लक्षणयोपादाय तिद्विशिष्टकर्मान्तरविधिसंभवान्त सौमिकविध्यन्तप्राप्तिः । न च लक्षणापेक्षयाञ्च्यक्तत्विलङ्गस्य प्रावल्यात् ततः सौमिकविध्यन्तप्राप्तिरिति वाच्यम् । अस्या लक्षणायाः श्रुतविषयत्वेन श्रुतिदुल्यतया लिङ्गात् वलवन्त्वादिति ।

१. एतस्यैव रेवतीषु वारवन्तीयमग्निष्टोमसाम इत्वा पशुकामो ह्योतेन यजेत--इत्यत्र ताण्डिकवाक्ये पूर्वप्रकृत।ग्निष्टुद्यागापेक्षया अन्यत् कर्मे विधीयत इति निर्णीतम् । तत्र एतेन इत्यनेन पूर्वप्रकृताग्निस्टुद्धमैकेण इत्यर्थे लक्षणा पूमी ( २-२-७ )

श्रुतितुल्यता । अवाच्यमित्यादित्वदुदाहृतश्रुतौ साक्षाद्वाच्यत्व-लक्ष गायामपि निषेधाच्च।

यत्तु अद्भुतत्वमनया प्रतिपाद्यत इति । तन्न । तस्य पदार्थवाक्यार्थयोरन्य-तरत्वाभावात् लक्षणानुपपत्तेश्च । वायवशेषपर्यालोचनया तस्याप्यपुरुषार्थत्वेन श्रुत्वाऽप्रतिपांचत्वात् । 'अथ कस्मादुच्यते ब्रह्मोत्यादि तु ब्रह्मणः शब्दतात्पर्य-विषयत्वाभिप्रायम् । गङ्गापदेन तीरमुच्यते इति लक्ष्येपि 'उच्यत' इति प्रयोगः दर्शनात्ः

सत्यज्ञानसुखात्मनि । तस्मादखण्डवावयार्थे न कस्यापि पदस्यास्ति शक्तिरित्यात्मवित्स्थितिः ।। आनन्दवृद्धिमपविद्वतदन्ययोगां त्वामामनन्ति मुनयो गुरवोऽपि वेदाः।

तदुक्तं वरदराजेन —एतरयेतिपदं प्रकृतवाचि सत् अग्निष्टुदुपकारकं लक्षणयो-पस्थापयति । तथा च नातीवैतच्छव्दस्य प्रकृतपरस्वत्यागः। न वा अव्यक्तस्वेन सीमिकविध्यन्त एव; चोदनालिङ्गतो यचनभेदस्यैतच्छब्दर्स्यव वलवत्त्वादिति । न वाच्यं न च दृश्यतं इति त्वदुदाहृतश्रुतिविरुद्धं च त्यदनुमानमित्याह— वाच्यमिति। यतो वाच इत्यादेः परोक्तमर्थमनूदा दूषयति - यति स्यादिन । लक्षणा अवत्तेशचेति । कि मुख्यार्थान्व गानुपपत्तिः अद्भुतत्वलक्षणावीज गुत तात्त्रयनिुपपत्तिः ? नाद्यः तल्लक्षणायामपि वाच इत्यरयान्वयाभावात् । न च यत् अर्मुताद्वाच इत्यन्त्रय इति वाच्यम् । साकाङ्क-त्वेनानशै त्यात् । न जोत्त्रचन्त इति क्रि रापदमध्याहर्तव्यमिति वाच्यम् । अध्याहारस्येव-दोपत्वात् । प्रपञ्चोत्तत्तोः प्रागेवाभिहितत्वाच्च । नापि द्वितीयः उक्तदोषात् । न चाद्भुतत्वं सर्वपदलक्ष्यमिति याच्यम् । तस्योपक्रमादावनवगतस्य तात्पर्यगोचरत्वा-योगात्। तस्य वाच्यसम्बन्धित्वेनाप्रतीतेश्चेति भाषः। आनन्दज्ञानादेवं भयनिवृत्ति-श्रवणादिप नाद्भुतत्वं श्रुतिप्रमेयसित्याह्—वाकःशेपेति । ब्रह्मणो वाच्यत्वे परोदाहृत-श्रुतेर्गतिमाह,—अथ कस्मादि त । वादार्थभुपसंहरति क्लोकेन ।

तस्मादिति । सत्यादिवानयार्थस्य लक्ष्यत्वमभिद्याय तस्येतरवानयार्थां हेलक्षण्यं दर्शयन् वर्तिष्यमाणवादार्थं संग्रहेणाह् — अ नन्दवृद्धिमिति । आनन्दप्रचुरं प्रमानन्द-मिति यावत्। तद्रूपत्वं मतान्तरेऽपि तुल्यमित्याशङ्क्याह—अर्गवद्वातः। अपविद्धा निरस्तः तदन्यस्य आनन्दादन्यस्य योगः संसर्गो यस्यां सा तथोक्तामित्यर्थः ।

अखण्डानन्दरसमेव तत्त्वं 'यो वै भूमा तत्सुखं' 'अथेष एव परम आनन्दः' 'तदेतदद्वयं स्वप्रकाशं महानन्दः' 'एकधैवानुद्रष्टय्यं' 'नात्र काचन भिदाऽस्ति' इत्यादि अन्ये प्रगल्भमतयोऽन्ययुर्ति त्वयोश वाञ्छन्ति तत्र न हि किश्विदिष प्रमाणम् ॥ २ ॥

अखण्डार्थव व विवरणम्

एवं लक्षणया वेदान्तवावयं ब्रह्म प्रतिपादयतीत्युक्तम् । तचत्र वाक्यं द्विविधं एकं पदार्थनिष्ठम् यणा सत्यज्ञानिम्तयादि तत्पदार्थपरम् । योऽयं विज्ञानमय इत्यादि त्वंपदार्थपरम् । अपरं अभेदरूपवाक्यार्थनिष्ठम् यथा तत्त्वमसीत्यादि । द्विविधस्याप्यस्याखण्ड एव वाक्यार्थः । तत्रादौ सत्यादिवाक्यस्याखण्डार्थत्वं चिन्त्यते

अखण्डार्थत्वमपि निरुक्तमाचार्यः -अपर्यायशब्दानां संसर्गागोचरप्रमाजन-कत्वम् । तेषामेकप्रातिपदिकार्थमात्रपर्यवसायित्वं वा इति ।

अखण्डार्थत्वे अनुमानम्

प्रमाणमप्युक्तम्—सत्यादिवाक्यमखण्डार्थनिव्ठं बह्मप्रातिपदिकार्थमात्रनिष्ठं वा लक्षणवाक्यत्वात् तन्मात्रप्रश्नोत्तरत्वाद्वा । प्रकृष्टप्रकाशश्चन्द्र इति वाक्यवत् ।

अखण्डार्थलक्षणे ५रः अत्र नवीनः—आद्यलक्षणे संसर्गशब्देन संसर्गमात्रोक्तौ अत्राप्त गेः प्राप्तिः संयोगः इत्यादिसंसर्गलक्षणवाक्येऽतिच्याप्तिः लक्षणशक्यमात्रस्याखण्डार्थत्वात् । पदस्मारितपदार्थोक्तौ तु विषं भुङ्क्षेत्यादात्रतिच्याप्तिः तस्य पदस्मारित-

श्रुतयस्तदनुसारिणश्च स्मर्तारः सम्प्रदायविदश्च प्रतिपादयन्तीत्यर्थः। निरसनीयं पक्ष-माह्—अन्य इति । अन्ययुर्ति अन्यसंसर्गम् । प्रगल्भमतय इति परिहासोक्तिः अप्रगल्म-मतय इद्रि वा छेदः। तेषां वाञ्छा निविषयेत्याह—।त्र न होते । वृत्तसंकोर्तनपूर्वकं वेदान्तेषु ब्रह्मस्व इपलक्षकानेकवाक्यवैयर्थ्यशङ्कां निराकुर्वन् तेषां शेषशेषभावेन विभागमाह—एविमःयादिना । निवर्त्यभेदादेव द्वविध्यं न तु विषयभेदादित्यभिप्रत्याह— द्विविधस्यापीति ।

किमिदं अखण्डार्थत्वं सत्यादिवाक्यानां तद्वस्त्रे कि वा मानमिति वीक्षाया-माह—अखण्डार्थत्वमगित्यादिना। गामानयेत्यादिगदानामित प्रमाजन कत्वमात्रमस्ति। ति संसर्गागोचरेत्युक्तम्। तावत्युक्ते निवण्ट्रपस्थितपदेण्वतिव्याप्तिः तन्निवारणायापया-येति विशेषणम्। पिकः कोकिले वायसः काक इत्यादिपदेण्वतिव्याप्तिवारणाय द्वितीय-लक्षणे एकेति विशेषणम्।

उक्तलक्षणादौ परोक्तदोषम् नुवदित अत्रेति । संसर्गागोचरेत्यत्र संसर्गपदेन संसर्गमात्रं विवक्षितं उत पदस्मारितपदार्थसंसर्गः ? प्रतिपिपादियिषितपदार्थसंसर्गो वा ? नाद्य इत्याह ससर्गेति । संसर्गलक्षणवाक्यस्य तव मते लक्षणया संसर्गमात्रप्रमाप-

पदार्थाप्रतिपादकत्वात् । न चेदमपि द्विषदभं न भोक्तन्यमिति शास्त्रभूल-कत्वात् शास्त्रीयपदस्मारितपदार्थसंसर्गप्रमापकम् । अस्य युक्तिभूलत्वेनाशास्त्र-मूलत्वात् । प्रतिपिपादियिषितपदार्थसंसर्गोक्तौ चन्द्रब्रह्मादिशब्दार्थानां प्रश्नधिमित्वेन प्रागेव सामान्यतो ज्ञाततया स्वरूपेणाप्रतिपिपादियिषितत्वात् । किञ्च शोतोष्णस्पर्शवन्तौ पयः पावकौ इत्यादौ त्वद्रीत्या संसर्गाप्रतिपादकानेकप्राति-पदिकार्थपरेऽतिन्याप्तिः । प्रकृष्टादिवाक्येऽपि संसृष्टार्थत्वस्य वक्ष्यमाणत्वेनासंभवक्त । अत एवान्त्यलक्षणमप्ययुक्तम् । असंभवात् ।

र ध णद्वणम

किश्व प्रवृत्तिनिमित्ताभेदश्चेश्वापर्यायत्वं तद्भेदिस्वह नास्ति अनन्तत्वादीनां गुद्धादन्यत्र।संभवात् । अनन्तानन्दादिशब्दानां च लक्षणयाऽखण्डार्थत्वे गुद्धे तद-सिद्धिः । आद्यानुमाने चाप्रसिद्धविशेषणत्वम् । प्रत्यक्षादिनापीदिमित्यिपिति सप्रकारज्ञानस्यैवोतपत्तेः । असिद्धिश्च सत्यत्व ज्ञानत्वादेः परापरजातित्वे तस्याब्रह्म-

कत्वात् तत्रातिव्यान्तिरित्यर्थः । द्वितीये दोषमाह—गदेति । न च विषपः। दिनैव दिषदःनादेलं अणया स्मारितत्वात् नोक्तदोष इति वाच्यम्ः तस्य वाक्यप्रमेयत्वादिति भावः । दिषदःनादेः स्वपदासमारितत्वेऽपि स्वमूलवाक्यगतपदस्मारितत्वात् नोक्त दोष इत्याशङ्क्यांह— न चेदमिति । एतच्छत्रोरेतद्वधाकाङ्क्षित्वात् तदीयाःनस्य द्रव्यात्तर्ययोगात् वद्योपायत्वसंभवात् न भोक्तव्यमिति युक्तिरेव दिषवाक्यस्य मूलमित्यर्थः । तृतीये चन्द्रादिस्वरूपमात्रस्य प्रतिपिपादयिषितत्वायोगात् किञ्चिद्विशिष्टतया प्रति-पिपादयिषितत्वं वाच्यम् । तथा चासंभव इत्यभिप्रत्याह्—न्वतिषः। तयोविरोधादित्यभिनमानः । शीतोष्णस्पर्शवन्तौ इत्यस्यैकवाक्यतां मत्वाऽतिव्यान्तिमप्याह—किञ्चिति ।

द्वितीयं निरस्यति—तद्भेदिस्वित । तद्दे शुद्धधर्मा एव ते भवित्त्वत्याशब्क्याह —आन-दादीति । तद्सिद्धेरानन्दत्वादेः शुद्धेऽपि मानाभावादेवासिद्धेः स्वरूपमेव
प्रवृत्तिनिमित्तिमिति वक्तव्यम् । तत्रश्च पर्यायतेति भावः । एवं लक्षणं निरस्यानुमानमप्ययुक्तमित्याह —आचेति । प्रकृष्टप्रकाशादिवाक्यस्यापि संसर्गपरताया वक्ष्यमाणत्वादिति भावः । नत्वपर्यायपदत्वं पक्षविशेषणतयोपादाय संसर्गागोचरप्रमाजनकत्वमात्रं निविकल्पकजनके प्रसिद्धं तत्र साध्यते । तत्रश्च विशिष्टलक्षणसिद्धिरित्याशब्क्य निविकल्पकमपि ममासम्मतिमत्याह —प्रत्यक्षाविनेति । असिद्धचादिदोषानिप
क्रमेणापादयति —अधिद्धश्चेत्यादिना । कि सत्यत्वादिकं जातिः उपाधिवां । आसे
तस्या अलक्ष्येऽब्रह्मण्यावश्यकत्वेन ब्रह्मणो लक्षणत्वायोगात् । तद्बोधकवावये
लक्षणवाक्यत्वासिद्धिरित्याह —सत्यत्वेति । द्वितीये कि सत्यत्वादि तात्विकमता-

ण्यपि तस्य तात्विकस्य धर्मिज्ञानाबाध्यस्य चासंभवात्। अतात्विकस्य व्यावहारिकस्य चानात्मन्यपि सत्त्वात्। विरुद्धं च असाधारणधर्मेरूपलक्षणपरवाक्यत्वस्य सखण्डार्थत्वेनैव व्याप्तत्वात्। न च सब्रूपलक्षणम्यानितरेकात् तत्परत्वमखण्डार्थत्वाविरोधि। तस्य लक्ष्यमात्रत्वे लक्षणभावायोगात्। अतिरेकेऽपि
यावरूलक्ष्यभावित्वादिनैव स्वरूपलक्षणत्वोपन्तरेख। न च द्वारत्वेन लक्षणपरत्वं
द्वारिणोऽखण्डत्वाविरोधि। वक्ष्यभाणन्यायेन लक्ष्यभावात्प्रागेव सामान्यतो ज्ञाते
लक्ष्यस्वरूपमात्रे तस्य द्वारत्वायोगात्। सखण्डवनादिलक्षणवाक्ये व्यभिचारक्च।
कि चन्द्रलक्षणं इत्यसाधारणधर्मप्रक्रोत्तरप्रकृष्टादिवाक्ये व्यभिचारक्च।
न च प्रकृत्वशिष्यविशेष्यकत्वं उत्तरत्वे तन्त्रम्। किन्तु तन्मूलसंशयविरोधित्वम्,
बाधक्च धर्मिज्ञानाधीनस्वप्रकारकसंशयादिनिवर्तकम् मोक्षहेतुं सप्रकारकज्ञानं
प्रति साधनत्वेन वेवान्तविचारविधानान्यथानुपपत्या बलवत्या वेदान्तवाक्ये साध्याभावनिक्चयात्।

अखण्डार्यानुमाने सत्प्रतिपक्षोद्भावनम्

सत्त्रतिपक्षत्वं च (१) सत्यादिवाक्यतात्पर्यविषयः संसृष्टरूपः संसर्गरूपो वा

तात्त्रिकः ? आद्येऽसम्भवः द्वितीयेऽतिच्याप्तिरिति न लक्षणतेत्याह—अजाति-त्वेत्यादिना । अतात्त्रिकमपि पृथिवीत्वादिवल्लक्षणमरित्वत्यपि न वाच्यमित्यभि-प्रत्योक्तम्—धर्मिज्ञाने ते ।

ननु सत्यादिवाक्यं स्वरूपलक्षणपरं, स्वरूपलक्षणं च न लक्ष्याद्भिद्यते ततो नोक्तदोप इति नेत्याह—न च स्वरूपेति । लक्ष्यभिन्नस्यैव लक्ष्यवर्मत्वे कथं स्वरूप-लक्षणतटस्थलक्षणभेद इत्यत्राऽऽह—अतिरेकेऽवीति ।

अलण्डस्वरूपप्रतिगत्युपयोगितयँवासाधारणधर्मस्य लक्षणवाक्येनाभिधानं न वरुप्रत इत्याशङ्क्याह—न च द्वारत्वेनित । पूर्वमेव धर्मज्ञानाभावे-संशयबुमुत्सा- द्वाप्रपत्तिरिति वक्ष्यमाणो न्यायः । कि यथाश्रुत एव हेतः उताखण्डत्विशेषितः ? आद्ये आइ—त्रलण्डेि । द्वितीयं निरस्यति—न चेति । लक्षणप्रश्नोत्तरवाक्यमपि स्वरूपपरमेव । ततो न न्यभिचार इत्याशङ्क्याह—न च धर्म इति । ननु धर्मविशेष्यक-प्रश्नस्य कथं धर्मिविशेष्यकपुत्तरं स्यात्, प्रश्नोत्तरयोरेकिवशेष्यकत्विनयमात् । अतस्त्वन्मतेऽन्यनुचितमिति—त्रशह—न च प्रश्नेति । थाधश्चेति । ब्रह्मणि संशयादि- विरोधिज्ञानायः वेदान्तविचारविधानात् ब्रह्मज्ञानमात्रस्य च संशयाद्यनुक्लतया तदिवरोधित्वात् सप्रकारकज्ञानविशेष एव तद्विरोधीति तज्जनकवेदान्तानां विचारविध्यनुपपस्या सखण्डार्थत्विनश्चयात् वाघ इत्यर्थः इति । पदार्थानां संसर्गो वाक्यार्थं इति मतेनाह—संसर्गरूषो वेति ।

प्रमाणवाक्यतात्पर्यविषयत्वात् सम्मतवत् । (२) सत्यादिवाक्यं स्वतात्पर्यविषयः ज्ञानाबाध्यसंसर्गपरं स्वकरणकमितिविषयपदार्थनिरूप्यसंसर्गपरं वा प्रमाणवाक्यत्वात् अग्निहोत्रादिवाक्यवत् । विषं भुङ्क्ष्वेत्यादौ वाच्यार्थसंसर्गपरत्वाभावेपि उक्तसाध्यसद्भावात् न व्यभिचारः । खं चिछद्रं कोकिलः पिकः इत्यादावप्यभिन्नार्थन्ते सामानाधिकरण्यायोगात् । छिद्रकोकिलादोनां खपिकादिशब्दवाच्यत्वसंसर्गपरत्वात् न तत्रापि व्यभिचारः । (३) वेदान्तजन्यप्रमा सप्रकारः, विचारजन्यत्वात् संशयविरोधित्वाच्च कर्मकाण्डप्रमावत् । (४) वेदान्तजन्या प्रमा ब्रह्मनिष्ठ-प्रकारविषया ब्रह्मधमिकसंशयविरोधित्वात् । ब्रह्मविचारजन्यत्वाच्च । यदेवं तदेवं यथा कर्मकाण्डविचारजन्यनिश्चयः इत्यादिना प्रतिरोधात् । दृष्टान्तस्य साध्यवैक्त्यं च । तथाहि—

अखग्ड। धंत्वे विकल्गाः

प्रकृष्टवाक्यस्याखण्डार्थत्वं न तावत् मुख्यवृत्त्या । लक्षणापि न तावत् गङ्गायां घोष इत्यादाविवाऽनुपपत्त्या चन्द्रादौ प्रकृष्टेन द्रव्यरूपेण गुणरूपेण वा प्रकाशेन सवन्धसत्त्वात् । नापि यष्टीः प्रवेशयेत्यादाविव तात्पर्यानुपपत्त्या कश्चन्द्र इति स्वरूपमात्रस्य पृष्टत्वादिति वाच्यम् । अस्ति कश्चिच्चन्द्रशब्दार्थः इत्यज्ञाने

वाक्यमपि पक्षीकृत्याह्—सत्यादीति । मिथ्यार्ससर्गपरत्वेनार्थान्तरवारणाय स्वतावर्थेत्यादि । तथा च वेदान्ततात्पर्यविषयब्रह्मज्ञानावाघ्यत्वे संसर्गस्य सत्यत्वं सिध्यतीति भावः । साध्यान्तरमाह्—स्वकरणकेति । स्वश्चः समिभव्याहृतपरः । स्वकरणिका या मितिः तद्विषयो यः पदार्थः, तिन्नरूप्यो यः संसर्गः तत्परमित्यर्थः । मितिविषयेति विशेषणकृत्यमाह्—विषमिति । भेदभ्रमादिनिरासाय प्रयुक्तपर्यायानेकपदात्मकवाक्ये व्यभिचार इत्याशङ्याह्—स्वं ब्रिद्रमिति । फलपक्षकानुमान-मप्याह—वेदान्तजन्येत्यादिः ।

न च विचारस्य पुरुषापराधितवृत्तिमात्रहेतुत्वाङ्गीकारात् वेदान्तजन्यप्रमाया न तजन्यत्विमिति वाच्यम्, तस्य प्रतिबन्धकितवृत्तिद्वारा प्रमायामिप हेतुत्वादिति भावः। सामान्यव्याप्तिमिभप्रेत्याह्—यदेविभितः। प्रकृष्टप्रकाशविदिति दृष्टान्तोऽप्यसमञ्जस इत्याह्—दृष्टान्तस्येति । किमेतस्य मुख्यया वृत्त्याऽखण्डार्थत्वं लक्षण्या वा ? नाद्यः नुख्यार्थस्य विशिष्टरूपत्वादित्याह्—प्रकृष्टत्राक्यस्येति । द्वितीयेऽपि कि मुख्यार्थान्वयानुपपत्त्या लक्षणाप्रवृत्तिः। तात्पर्यानुपपत्त्या वा ? नोभयथापीति क्रमेणाह्—लक्षणाऽपीत्यादिना । कश्चन्द्र इति । कि चन्द्रस्वरूपमात्रं पृच्छत्रचते, असङ्कीर्ण-स्वरूपण वा ? आद्ये तस्य ज्ञानत्वात् न तद्विषयः प्रश्न इत्यभिप्रेत्य पूर्वं तज्ज्ञान-मावस्यकिमत्याह—अस्ति कश्चिदित्यादिना । प्रातिपदिकत्वानिश्चयेनेति । अर्थवद्यातुः

तत्र धर्मज्ञानसाध्याया बुभुत्सःयाः संशयस्य चानुपपत्तेः । चन्द्रपदस्य प्रातिपादि-कत्वानिश्चयेन सुब्विभक्तिप्रयोगायोगात् ।

चन्द्र इत्यन् स कः इतिप्रश्नायोगाच्य । न ह्यज्ञातमनुवादाहंम् । असङ्कीणं-चन्द्रस्वरूपं न ज्ञातमिति चेत् । न । चन्द्रस्वरूपद्वयाभावात् । तदेवासङ्कीणंस्वरूप-स्वेन न ज्ञातमिति चेत् न असङ्कीणंत्वस्य व्यावृत्तिव्यावर्तकवेशिष्टचयोरम्यतर-रूपत्वेन प्रश्नस्य विशिष्टपरत्वापातात् । तस्माच्यन्द्रस्येतरस्मात् भेदक एव धर्मः पृष्ट इति न तद्वावयस्याखण्डार्थत्वम् । एवं प्रतिवचनस्य प्रकृष्टत्वादिविशिष्ट-तात्पर्याभावे यः कश्चिच्यन्द्र इत्येव बाधनात् ।

अतात्पर्यविषयस्य च प्रतीतस्याव्यावर्तक्रत्वात् वस्तुती यस्य कस्यचित् चन्द्रत्वं स्यात् तात्पर्यविषये अखण्डे अयं चन्द्र इति लक्षणलक्ष्यरूपोद्देश्यविधेयादि-विभागाभावेन तात्पर्यतो यत्किश्विदित्येव बोधनात् तेन चन्द्रबुभुत्सानिवृत्त्यभावात्। कश्चन्द्र इति प्रश्नोत्तरं च न स्यात्। प्रकृष्टादिपदवैयर्थ्यं च स्यात्।

## **अखण्डार्थं**त्वे\$नुपपत्तयः

एवं च गामानयेत्याची गोत्वस्यानयनेनेव प्रक्तुब्दत्वादेः विधेयेन चन्द्रप्राति-पदिकार्थेनानन्वयेऽपि उद्देश्यतावच्छेदकत्वेन विवक्षितत्वात् तद्वदेव वैशिष्टचार्थत्वं दुर्वारम् । अस्ति च पृथिवीत्यादौ पृथिवीत्वस्य विधेयेन पृथिवीशब्दार्थत्वेनान्वय

रित्यर्थवत एव प्रातिपिदकसंज्ञाविद्यानात् चन्द्रपदस्य अर्थव्रस्वाज्ञाने प्रातिपिदिकत्वाज्ञानात् तद्यीनसुव्विभक्तिप्रयोगायोग इत्यर्थः । द्वितीयमुद्भावयित— असंकीर्णितः । कि वस्तुतोऽसङ्कीर्णं रूपं न ज्ञातं उत तत्त्वेन ? नाद्य इत्याह—न चन्द्र इति । द्वितीयमुद्भावयित—तदेवोने । अस्मिन् पक्षे अज्ञातासंकीर्णत्वस्येव प्रश्नगोचरत्या स्वरूपमात्रस्य पृष्टत्वासिद्धिरित्याह—न सङ्क र्णत्वस्येति । एवं प्रश्नो विशिष्ट-विषय इत्युक्तवा प्रतिवचनमिप तथेत्याह—र । मेति । प्रकृष्टादिवाक्यस्य व्यावर्तक- धर्मवैशिष्ट्यपरत्वाभावे तस्य तज्जन्यप्रमित्यगोचरस्य चन्द्रत्वाश्रयव्यावर्तकत्वायोगात् यस्य कस्यचित् चन्द्रत्वमिति पूर्यावस्थातो न विशेषः स्यादित्यर्थः ।

ननु अखण्डस्वरूपविशेषे तत्परेण लक्षणवाक्येन निर्वारिते अर्थात् तरयेतरच्या वृत्तिसिद्धिरिति नेत्याह —अतात्पर्यं विष्यस्थातं । उद्देश्यविवेयभागाःभावः उद्देश्य-वाचकपदवैयर्थं चेत्याह — प्रकृष्टादीति । तव मतेऽिष प्रकृष्टादिपदार्थंस्य प्रकृष्टत्वादेः चन्द्रप्रातियिकार्थेनोद्देश्यतयाऽनन्वयात् तद्वैयर्थ्यं मित्याशङ्क्याह—एव चेति । वक्वविद्विधेयेनाप्यन्वयोऽरतीत्याह—अस्ति चेति । पृथिवीत्वस्य कथं पृथिवीशब्दार्थाः

निह पृथिवीत्वं पृथिवीप्रातिपविकार्थः । सहप्रयोगस्तु पृथिवीशव्दस्य तच्छव्देन व्यवहर्तव्यत्वपरत्वात् ।

प्रश्नोत्तरे विशिष्ट विषये

तस्मात् धर्मिणश्चन्द्रस्य सामान्यती नक्षत्रादिव गत्रतं रुस्य स्वव्यावृत्तिः रूपधर्मस्य च घटावौ प्रागेव ज्ञातत्वात् विशिष्टि विवये एव प्रश्नोत्तरे । व्यावृत्तिः वंशिष्टचे साक्षात्वुभुत्तितेषि विविच्य इयमस्माद्वचावृत्तिति जन्मशतेनापि दुर्वच्वत्वात् । धूमे कथितेऽग्निमिव व्यावर्तके उक्ते व्यावृत्ति ज्ञास्यतीति भावेन व्यावर्तकः वंशिष्टच्यमेव तात्पर्यतः प्रतिपाद वित । निह अग्नि बोधार्थस्य धूमोऽस्तीति वाक्यस्य न धूमे तात्पर्यम् । न वा यागाक्षेपकस्याग्नेयादिवादयस्य न द्रव्यदेवतातं वन्धे ।

यदि तु पृष्टं व व्यावृत्तिः प्रतियोगिनामानन्त्यात् साक्षात् प्रष्टुं वक्तुं वाऽ-शक्येति ज्ञात्वा कश्वन्द्र इत्यनया वचोभङ्ग्या कैविशेषणीविशिष्टः इति पृष्टं तदा सुत्रां प्रश्नोत्तरे व्यावर्तकवैशिष्ट्यपरे इति न क्वाप्यखण्डार्थत्वम् । एतेन प्रश्ने धमवाचिपदं नेति प्रत्युक्तम् । तथापि चन्द्रधर्मस्यैव लक्षणीयत्वाच्च । प्राति-पदिकार्थस्य ज्ञातत्वेन तत्र बुभुत्साऽयोगात् । यद्वा लक्षणवाक्यमनुमानत्वेन आप्त-वाक्यत्वेन वा चन्द्रव्यवहारकर्तव्यताविशिष्ट्यपरमस्तु चन्द्रस्यक्ष्पस्य प्रत्यक्षेण

त्मकता विजेयता स्यात् तस्यातदर्थत्वादित्यत आह—नहीति । तर्हि पृथिवीत्वपदे-नव तस्योपात्तत्वात् पृथिवीपदप्रयोगोऽनयंक इत्याशङ्क्याह—सहेति ।

ननु व्यावर्तकधर्मादिज्ञानं चेत् तत्प्रश्नायोगः अज्ञातत्वे धीमज्ञानाभावात् तद्बुमुत्सापूर्वकप्रश्नासंभव इत्याशङ्कां निराकुर्वन्तुपसंहरति—तस्मादिति।

चन्द्रादावितरव्यावृत्तिवैशिष्ट्रचस्यैव बुगुल्सितत्वात् तदेव प्रतिपाद्यं न व्यावर्तकविशिष्ट्यं अत आह्—व्यावृत्तिवैशिष्ट्यं इति । व्यावृत्तिप्रतियोगिनामनन्तत्वात् विश्रष्य तन्मात्रं दुर्वचिमत्ययः । ति अजिज्ञासितिविषयत्व गुत्तरस्येत्याशङ्क्याह—ध्य इति । व्यावृत्तिरिभप्रे ता चेत् कथं व्यावर्तकतात्पर्यमित्याशङ्क्याह—नद्धांग्नवोधित । प्रथनस्य व्यावृत्तिविषयत्वमङ्गीकृत्याप्युत्तरस्य व्यावर्तकक्षमंविषयत्व गुक्तम् विचार्यमाणे प्रश्नोऽपि व्यावर्तकविषय इत्युत्तरमित तिद्धषयमित्याह—यिद्दिति । कश्चन्द्र इति प्रथनवाक्ये व्यावर्तकविषय इत्युत्तरमित तिद्धषयमित्याह—यिद्दिति । कश्चन्द्र इति प्रथनवाक्ये व्यावर्तकवर्मामिधायिपदाभावान्न तिद्धषयता तस्येत्याशङ्क्याह—एतेनोते । चन्द्रस्वरूपस्य पूर्वमेव ज्ञातत्वे तत्र प्रकृष्टप्रकाशादिवैशिष्ट्यस्य च प्रत्यक्षेणैव ज्ञातत्वात् प्रथनोत्तरयोः तिद्धषयत्वायोगमाशङ्क्यार्थान्तरमाह—यद्वेति । यथाश्रुति चन्द्रस्वरूपरत्वे को दोष इति विवक्षाय।माह—चन्द्रस्वरूपरयेति । ननु चन्द्रविशिष्ट-व्यवहारं योद प्रागेव जानाति तदा लक्षणवाक्यरूपानुमानादि निर्थकं, न जानाति चत् लक्षणवाक्यादिति । विवयविशेषे कर्तव्यतां कथमधिगच्छेत् इति तत्राह—चन्द्रव्यवहारेति ।

ज्ञातत्वात् । चन्द्रव्यवहारसक्देन चन्द्रसक्दविशेषितो व्यवहारो विवश्यते नतु पदार्थ-विशेषितः । तस्मात् साध्यवैकस्यं तस्य बुष्परिहरम् ।

द्वितोयानुमाननिरासः

एतेन हितीयमध्यनुनानं निरस्तम् । प्रकृष्टाविवाक्यवदुक्तरीत्या सत्यादि-वाक्येऽपि बुभुत्तावनुपपरया ब्रह्मस्वरू भात्रप्रश्नोत्तरस्यासिद्धेः । इह कश्चन्त्र इतिवत् वरूप्तस्य प्रश्नस्याभावात् । कल्प्यस्य च वरूप्तोत्तरानुसारेण धर्मविषय-कस्यैव कल्प्यत्वात् । कतम् आत्मा कतर् आत्मेत्यत्र त्वंपदार्थप्रश्ने 'वा बहुनां जातिपरिप्रश्ने उत्तमच्" । कि यत्तवोनिर्धारणे द्वयोरेकस्य उत्तरच् इति सूत्राभ्यां जात्याद्यर्थकतमादिशब्दप्रयोगेण तत्प्रतिवचने योऽयं विज्ञानमयः इत्यादो पक्ष-त्वेन त्वविभातहेतोरसिद्धेश्च । सर्थस्याप्युत्तरस्य प्रश्नधमिनिष्ठनिर्धारितैक-प्रकारत्वात् । विषद्धत्वाच्च । अन्यथा उत्तरभेव न स्यात् प्रश्नाधिकविषयत्वात् उत्तरस्य । कि करोति किमानेयिवितिप्रश्नीत्तरेषु अध्ययनं करोति गामानयेत्या-विष् व्यभिचाराच्चेति ।

नवोनपूर्वपक्षसमाधानम्

अशोच्यते । 'स्वपदोपस्थापितसंसर्गागोचरप्रमितिजनकत्वमखण्डार्थत्वम् । संयोगादिलक्षणवावयविष एवं विषयेवेति नाव्याप्तिः । विषंभुङ्क्ष्वेत्यादिवाक्य-मिष स्वपवस्मारितपदार्थसंसर्गगोचरप्रमितिजनकमेव लक्षणया । तयोरेवान्वय-

तन्मात्रप्रश्नोत्तरत्वादिति हेतोरभ्यसिद्धचादिदोषवत्त्वादाभासतेत्याह — एतेनेति। बुभ्यत्साद्यनुपपत्त्येति बुभ्यत्यादेः धर्मिधीपुरस्सरत्वात् तन्मात्रस्य ज्ञातत्वे न तद्विषयत्वं प्रश्नादेरित्वर्थः।

सत्यादिवाक्यात् प्राक्त् ब्रह्मप्रश्नाश्यवणात् तस्य प्रश्नोत्तरत्वं च नेत्याह—इहेति । ब्रह्मलक्ष्मणश्रवणादेव तन्मात्रप्रकारिप कल्प्यत इत्याश्चम्याह—कल्प्यस्य चेति । कत्यः आत्मेत्यादिप्रश्नस्य स्वपदार्थस्यक्ष्मिवप्यस्य श्रवणात् तदुत्तरवाक्यमपि तन्मात्रविषयः मित्याशङ्क्याह् —कत्म इति । विष्ठद्वत्त्वादिकमप्याह्—सर्वस्योदिना । पूर्वोक्तवाद्य-सत्प्रतिपक्षौ अत्रापि तुल्यौ इति भावः । लक्षणे दोषाभावं वक्तुं तत्स्वरूपं तावदाह्—स्वपदेति । स्वस्य वाक्यस्यावययभूतं यत्पदं तेनोपस्यापितः स्मारितो योऽर्यः तिन्व-कृपितो यससंसर्गः तद्योचरा या प्रमा तज्जननयोग्यत्त्वमित्यर्यः । शुकाद्यदीरितलक्षणवाक्य-ऽत्यापितवारणाय योग्यत्वमित्युक्तम् । तच्च लक्षणवाक्यत्वादिना द्रष्टव्यम् । गामानये-त्यादिवाक्येऽतिव्याप्तिवारणाय-स्वपदेत्यादि । परोक्ताव्याप्तिमपवदित—संयोगदिति । तत्रापि प्राप्त्यादिवाक्येऽतिव्याप्तिवारणाय-स्वपदेत्यादि । परोक्ताव्याप्तिमपवदित—संयोगदिति । तत्रापि प्राप्त्यादिवार्यः संयोगप्रातिपदिकार्थस्यव लक्ष्याणत्वात् तदवयवपदार्थसंसर्गः—प्रमाजनकता नेत्यर्थः । उपस्थापितिति विशेषणकृत्यमाह—विषमिति। तयोरेविति ! विषभुः

-प्रतियोग्युपस्थापकत्वात् । अन्यथा तत्र विभक्तयर्थान्वयानुपपत्तेः । विभक्तेः प्रकृ-त्यर्थान्वितस्वार्थंबोधकत्वात् । शीतोष्णस्पर्शवन्तौ पयः पावकौ इत्येतदिप पयः पावकयोः पृथक् लक्षणद्वयपरिवित तदिष लक्ष्यमिति नातिव्याप्तिः । नाप्यसंभवः । लोकिकवान्येऽखण्डार्थंसाधनम

तथाहि—अस्ति हि चन्द्रं न जानामीत्यज्ञानानुभवात्तिस्मन्नज्ञानम्, अस्ति च कश्चन्द्र इति तत्स्वरूपमात्रनिष्ठः प्रश्नः अत उत्तरमपि तत्स्मानार्थमिति अखण्डार्थम् । चन्द्रस्य ज्ञातत्वाञ्च तद्गोचरौ ताविति चेत् तिह व्यावर्तकस्यापि तिस्मिन्निश्चितत्वात् तयोनिविधयतापितः । चन्द्रनिष्ठत्वाज्ञानं च तस्य चन्द्रपदार्थाज्ञानं विना न संभवति । अत एवाचन्द्रव्यावृत्तिविषयौ ताविति प्रत्युक्तम् ।
चन्द्रोऽचन्द्राह्यावृत्त इति सामान्येन तस्या अपि ज्ञातत्वात् । प्रकृष्टप्रकाशोऽचन्द्रोद्वयावृत्त इति धीर्नास्तीति चेञ्च, तस्यापि प्रकृष्टप्रकाशो चन्द्रत्वाज्ञानप्रयुक्तत्वात् ।
-प्रकृष्टप्रकाशश्चन्द्रइनि ज्ञाने हि सति प्रकृष्टप्रकाशो अप्रकृष्टप्रकाशो न अवतीति
धीरिव अचन्द्रो न भवतीति धीरिप भवत्येव ।

अस्तु तर्हि वाच्यत्यविषयौ ताविति चेत् न, तयोरिप प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वाज्ञानं विनाऽनुपपत्तेः। तत्र तित्रश्चये हि यथा शुक्ले घटगुणे अयं शुक्ल-

क्ष्वेति पदयोरित्यर्थः । वाक्यगम्यान्वयप्रतियोगिनोः पदाभ्यामनुपस्थितौ बाधकमाह—अन्यथेति । विषवाक्येपि सुप्तिङ्विभक्त्याः लक्षणाभावात् तयोश्च प्रकृत्युपस्थापित्तार्थान्वित्यस्वार्थबोधकतानियमात् तदर्थं संसर्गिणः तत्प्रकृत्युपस्थापितत्वमास्थेयमित्यर्थः । श्रीतोष्णस्पर्शवन्तावित्यत्रापि लक्षणद्वयपरत्या वाक्यभेदान्नातिव्याप्तिरित्याहः— श्रीतेति। यदुक्तं प्रकृष्टादिवाक्यस्यापि संसृष्टार्थत्यादसंभव इति तत्राहः— नापीति । चन्द्रस्य प्रत्यक्षेणावगमात् तत्राज्ञानप्रश्नयोरयोग इति शङ्कृते— चन्द्रस्येति । तर्हि कि तयोः प्रकृष्टप्रकाशकत्ववैशिष्ट्यं विषयः उताचन्द्रव्यावृत्तिवशिष्ट्यं, चन्द्रपदवाच्यत्ववैशिष्ट्यं वृत्ता ? नाद्यः प्रकृष्टप्रकाशत्वववैशिष्ट्यं व्यक्तिवशेषे प्रत्यक्षेणवावगमात् ततश्चन्द्रत्व-विषयत्वमेव तयोरित्याहं— तर्हिति । द्वित्रीयं निरस्यति— अत एवेति । किञ्च चन्द्रोऽचन्द्राद्वष्यावृत्त इत्याकारेणाज्ञातत्वं, कि वा प्रकृष्टप्रकाशोऽचन्द्राद्वचावृत्त इत्याकारेण ?, नाद्यः चन्द्रपदार्थाज्ञानाभावे तदयोगादित्यभिष्रत्याह— चन्द्रोऽचन्द्रादिति ।

द्वितीयमुत्थाप्य निरस्यति प्रकृष्टप्रकाश इत्यादिना । तस्य चन्द्रत्वाज्ञानप्रयुक्तत्वं व्यतिरेकमुखेनोपपादयति प्रकृष्टप्रकाश इतः । प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वाश्रिमुक्तत्वं व्यतिरेकमुखेनोपपादयति प्रकृष्टप्रकाश इतः । प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वाश्रिमामावे प्रकृष्टप्रकाशक्वन्द्र इति ज्ञानं परेणाभ्युपेयमेव । तथा च तस्याचन्द्राद्वचावृत्ति। रप्यानुभूयेतेत्यर्थः । तिहं तृतीयकल्पोऽस्त्विति शङ्कते अस्विति । चन्द्रपदवाच्यत्व- विषयययोरप्यज्ञानप्रक्षनयाः चन्द्रप्रकाशे चन्द्रत्वाज्ञानं दिनाऽयोगात् तदेव प्रकृति वय
- इत्याह न तयोरपीति । अन्ययोपपत्ति निरस्यति तत्र तिन्नश्चये हीत्यादिना । घटगत-

शब्दवाच्य इत्याप्तवाक्यान्निश्चये पटशौक्त्ये न तद्वाच्यत्वसंशयः । १एवं चन्द्रत्व-संज्ञिता काञ्चिज्जातिः तदाश्रयश्चनद्वपद्यवाच्य इति निश्चये सित प्रकुष्टप्रकाशे चन्द्रत्वनिणंये तत्संशयो न स्यात् । तन्तिष्ठे धर्मे वाच्यत्ववैशिष्टचनिश्चयस्यो-भयत्र तुल्यत्वात् ।

ननु प्रकृष्टप्रकाशतद्धमं वृत्तित्वेन चन्दपदवाच्यत्वं न ज्ञातिमिति चेत् तर्हि पटगुणधर्मवृत्तित्वेन प्राक्तस्याप्यनवगमात् तत्रापि संगयः स्यात् । पटगुणवृत्ति-जातौ शुक्लपदवाच्यत्वविशिष्टजात्यभेवावगमात्त्व न तत्संशय इति चेत् । तत्र किं पटगुणे तद्विशिष्टत्विश्रयप्रयुक्तः तस्यास्तवभेवावगमः उतान्यप्रयुक्तः ? आद्ये प्रकृतेऽपि तदभेवावगभः स्यात् । तव मते चन्द्रत्वस्य व्यक्तिविशेषे निश्चितत्वात् । न द्वितीयः । चन्द्रत्वमेकमितिनिश्चितत्वेन तद्भेवाज्ञानावेरपि तुल्यत्वात् ।

नवीनशंकानिरासः

यत्तु तस्मिन् धर्मे चन्द्रत्वसंज्ञित्वं न जानामीति तन्न । तत्संज्ञित्वं हि तद्वा-च्यत्वं, तच्च पटगुणनिष्ठेऽपि गुक्लत्वे स्वरूपेणेवात्रापि ज्ञातमेव । अत एव व्यक्तिविशेषे चन्द्रत्वपदवाच्यजातिवैशिष्टचज्ञानं न सत्तानिश्चयरूपिमित प्रत्युक्तम् । शुक्लः पट इति ज्ञानवत् तस्यापि तन्नियमात् । अङ्गुलिनिर्देशेन

शुक्लगुणे अयं शुक्लपदवाच्य इत्याप्तवाक्यात् तद्वाच्यत्विनिश्चयेऽपि पटगुणे न तत्संशयो जायते । तत्कस्य हेतोः ? तत्स्वरूपस्य तत्र निर्धारितत्वात् । वस्तुतो वाक्योत्यज्ञान-विषयत्वाच्च । एवं प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वं निर्धारितं चेत् चन्द्रपदवाच्या काचिज्जाति-रित्याप्तवाक्योत्यज्ञानस्य वस्तुतस्तद्विषयत्वात् तत्र तद्वाच्यत्वसंशयो न स्यात् । न च निश्चिते दोषवलात् तत्र संशय इति वाच्यम् नियमेनोपदेशनिवर्यस्य तस्य तदभावाति-रिक्तदोषाप्रयोज्यत्वात् उपदेशविशेषस्य च वाच्यत्वज्ञान एवोपयोगे तज्ज्ञानसामग्रचाः पटशीक्त्य इव प्रागेव संभवात् तत्संशयो न स्यादित्यर्थः ।

वस्तुतः प्रकृष्टप्रकारावृत्तिधमें चन्द्रपदच्यत्वज्ञानेऽपि तद्वृत्तित्वेन तदज्ञानात् सिन्द्रह्यत इति शङ्कते—निवित । तिह् पटगौल्येपि तदज्ञानात् सन्देहः स्यादित्याह—वर्षति । घटगुणगतजातिविशेषे शुक्लपदवाच्यत्ववैशिष्टयावगमात् तदभेदेनावगतपट-गुणगत शुक्लत्वजातौ न तत्संशय इति शङ्कते—पटगुणेति । पटगुणगतशुक्लत्वजातौः तद्वाच्यत्वविशिष्टाभेदावगमः कि घटगुणे शुक्लत्वविशिष्टत्विनश्चयप्रयुक्तः उत शुक्लत्व-मेकिमिति निश्चयप्रयुक्त इति विकल्पयति—तत्र किमिति । उभयथाऽपि परमते चन्द्रत्वे न वैशिष्ट्यसिद्धिरिति दूषयति—नाध इत्यादिना । प्रकृष्टप्रकाशवृत्तिधर्मे चन्द्रत्वसंज्ञाकत्वे न ज्ञातं प्रश्नगोचर इति अन्योक्तमन् इत्यादिना । प्रकृष्टप्रकाशवृत्तिधर्मे चन्द्रत्वसंज्ञाकत्वे न ज्ञातं प्रश्नगोचर इति अन्योक्तमन् च निरस्यति—यिन्वत्यादिना। पटशांक्त्यपदयाच्यत्व-वैशिष्ट्यज्ञानं निश्चयरूपं चन्द्रे तु न तथेति संशयोपपत्तिरित्याशङ्क्याह—अतपवेति । प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वज्ञानस्य सत्तानिश्चयरूपत्वे चन्द्रपदवाच्यत्ववैशिष्ट्यज्ञानमपि तथेति न वैषमयमित्यभि-सत्तानिश्चयरूपत्वात् तिद्विशिष्टच्यज्ञानमपि तथेति न वैषमयमित्यभि-

वाच्यप्रदर्शनमपि तत्स्वरूपनिर्धारण एव तर्कविधयोपयुज्यते । नतु व्यवत्यन्तरे संशयाभावे । चन्द्रपदवाच्यचन्द्रत्विधिरणं तु त्वया व्यक्तिविशेषे प्रत्यक्षरूप-मभ्युपेयते । तस्मात्तत्र शुक्लत्वे उपदेशसहकृतप्रत्यक्षावज्ञाननिवृत्तिरत्र नेत्ययमेव विशेषः ।

नन्ववं एतेषु कश्चन्द्र इत्युपवेशसहक्रतप्रत्यक्षादि तत्राज्ञानिवृत्तिः स्याविति चेत्। न तादृशोपवेशस्य प्रत्यक्षच्यक्तिविशेषे तत्सत्तानिश्चायकतायास-प्रयोजकत्वात्। किश्व यदि प्रकृष्टप्रकाशे सत्तानिश्चयक्षपं चन्द्रत्वप्रकारकप्रत्यक्ष-मित्त तिह् यत् त्वया चन्द्रत्वप्रकारकत्या प्रत्यक्षेणं विषयीक्षियते तत् चन्द्रपद-वाच्यमिति ज्ञानात् प्रकृष्टप्रकाशे संशयो निवर्ततः। अपि चैवं चन्द्रत्वाश्ययश्चनद्वपद-वाच्य इति ज्ञानानन्तरं चन्द्रत्वं कश्चिद्धमः स च प्रकृष्टप्रकाशे वर्ततः इति उप-वेशात् तव तत्संशयनिवृत्तिनं स्यात् तस्य प्रत्यक्षाद्धिकविषयत्वाश्यावात् तेनापि प्रकृष्टप्रकाशनिष्ठे धर्मे चन्द्रपदवाच्यत्वाविषयीकरणात्। प्रत्यक्षस्याव्यखण्डधर्म-

प्रत्याह—गुक्छ इति । ननु गुक्छादौ अङ्गुिक्छिनिर्देशपुरस्सरं वाच्यत्वग्रहात् व्यक्त्यन्तरेऽपि न संगयः । चन्द्रत्वे तु न तथेत्याशङ्क्याह—अङ्गुर्छिति । गुक्छत्व इव चन्द्रत्वेऽप्यवगतेः तुल्यत्वात् कथमत्र संशयादीत्याशङ्क्याह—अस्मादिश्च । चन्द्रेऽपि प्रकारान्तरेण उपदेश-सहग्रतप्रत्यक्षसंभवात् तत एवाज्ञाज्ञादि निवर्तेतिति चोदयित—निवर्वते । सामान्योप-देशस्यान्यथोपपत्तिशंकायाः तदर्थज्ञानस्य व्यक्तिविशेषे चन्द्रत्वसत्तानवधारणात्मत्वात् ततो नाज्ञानादिनिरास इत्याह—न वादृशेति । चन्द्रपदार्थेऽज्ञानाभावे वाधकान्तर-माह—किञ्चेति । न च चन्द्रत्वपदस्यागृहीतसङ्गितिकत्वात् चन्द्रत्वप्रकारकतयेतिवाक्यम-बोषकमिति वाच्यम् । वस्तुतश्चन्द्रत्वस्य तज्ज्ञानप्रकारत्वे तत्पदसमिभग्याहारादेव चन्द्रत्वपदाभिधेयस्यापि ज्ञातुं शक्यत्वात् ।

नन्वथाप्ययं चन्द्रत्वप्रकारकज्ञानविषयं इति विज्ञिष्यं न ज्ञायत इति चेत् नायं चन्द्रत्वात् इति ज्ञाने सित तच्च विज्ञिष्यं न ज्ञायत इत्युक्तेरयोगात् तज्ज्ञानाभावे तु अज्ञातमेव चन्द्रत्विमित न विवाद इति भावः । प्रत्यक्षेण व्यक्तिविशेषे चन्द्रत्वावगताविप वाच्यत्वादिसंशयवत् शब्दतस्तदवगताविप न संशयः स्यादित्याह—अपिचेति । ननु प्रत्यक्षेण प्रकृष्टप्रकाशगतचन्द्रपदवाच्यत्वं न ज्ञायते वाक्येन तु ज्ञायत इत्याशङ्कय तत्र वाच्यत्ववाचकपदाभावात् तज्जन्यज्ञानमिप न तद्विषयभित्याह—तेनापीति । ननु त्वन्मतेऽपि येयं व्यक्तिः प्रकृष्टप्रकाशत्वेन नक्षत्रादिव्यावृत्तधर्मवत्त्वेनानुभूयते सैव चन्द्र इत्युपदेशात् कर्यं संशयिनवृत्तिः प्रत्यक्षाननुभूताविषयीकरणात् वाच्यवोधनस्य च त्वयेव निरस्तत्वात् इति चेन्न, अनुभूयमानव्यक्तावेव चन्द्रत्ववत् अभिन्नव्यक्तिस्वरूपविशेषस्य प्रत्यक्षानिश्चितस्य तेन प्रतिपादनात् । यद्यप्यस्मन्मते अभेदो व्यक्तिस्वरूपमेव तत्तु प्रत्यक्षेणापि विषयीक्रियते तथापि तज्ज्ञानं चन्द्रत्ववत् व्यक्त्यंशे न सत्तानिश्चयस्य स्था अनन्तरं तत्संश्यादिदर्शनात् । उपदेशजन्यं तु तज्ज्ञानं सत्तानिश्चयादेवेत्यस्त्वित

चन्द्रत्यविशिष्टविषयत्वात् । तस्मात् पूर्वं चन्द्रत्यस्त्ररूपमज्ञातं उपवेशसहकृत-प्रत्यक्षेण निर्णीयते इत्यायश्यकत्वात् चन्द्रपदार्थं एव प्रश्नविषय । चन्द्रस्वरूपज्ञानार्थमुब्देशः

ननु यत्रानुगतप्रत्ययादिष जातिनिणंयः तत्र किमर्थमुपदेश इति चेत् भान्तोऽसि । नृह्युदेशेन काचिन्जातिरस्तीति निर्णायते । किन्तु तस्याः स्वरूपं तच्चोपदेशात्पूर्वं प्रकुष्टप्रकाशेन ज्ञातं तेन ज्ञायते । अन्यया तत्र पूर्वं तत्संशयस्ये वानीं तिष्मयृत्तेश्र्यायोगात् । जातौ च स्वरूपविशेषः परेणाप्यभ्युपेयः । कथमन्यथा प्रमेयवानयं घटोऽयमिति ज्ञानयोर्वेलक्षण्यं स्यात् प्रकारभेदाभावात् न च तत्र घटत्वतात्मना घटत्वं प्रतीयते । इतरत्र नेति वाच्यम् । तत्स्वरूपव्यतिरेकेण घटत्वताया अभावात् घटेतरावृत्तित्वघटितस्य तस्य पटाविव्यावृत्तघटस्वरूप-परिज्ञानाधीनज्ञानत्वेनान्योन्याश्रयात् । वैलक्षण्यानङ्गीकारे च तयोः कार्यविशेषो न स्यात् । स्वरूपविशेषश्च दुनिक्षणोऽपि सहकारिवलात् क्विच्द्भाति

विशेषः । किञ्च वाच्यत्ववोधनपक्षे सर्वपदानां नानार्थत्वभ्रदशायां गोत्वानिधकरण-स्यापि गोशब्दवाच्यत्ववत् चन्द्रत्वानिधकरणस्यापि चन्द्रपदवाच्यत्वं संभावयतः अयं-चन्द्रो न वेति संशयो न स्यात् । वाच्यत्वस्य नेन निश्चितत्वात् । चन्द्रत्ववैशिष्ट्य-निश्चयस्य त्वर्यवाभ्युपेतत्वात् । अत एव चन्द्रत्वसमानाधिकरणचन्द्रपदवाच्यत्वविषयः संशय इति निरस्तम् ।

एकस्मिन् प्रश्नष्टप्रकाशे जभयोरिप निश्चये तदयोगात् । तथाचास्मदुक्तविधया चन्द्रस्यरूपाज्ञानमेव संशयप्रयोजकिमत्यत्रापि तथेवेभिप्रेत्योपसंहरित—तस्मिदिति । लक्षणवाक्येः प्रकृष्टप्रकाशादौ चन्द्रत्वादिजातिर्निर्धार्यत इत्युक्तं, तन्त । जातिनिर्णयस्या-न्याय्यत्वात् न वाक्यापेक्षेति चोदयित—ननु यत्रेति । व्यक्त्यतिरिक्तजातिसद्भावमात्र-मनुगतप्रत्ययावसेयम् तद्विशेषरूपं तु उपदेशगम्यमित्याह—नहीति ।

ननु जातौ गुणजात्यादेरभावात् को वा विशेषः यस्याज्ञानात् संशयादिरित्याशङ्कयाह्—जातौ चेति । जातौ विशेषो नाम न धर्मः । किन्तु यस्मिन्नवगते स्वस्येतरव्यावृत्तताऽवगम्यते तदेव स्वरूपं तस्य विशेषः स चावश्यक इत्यर्थः । तदनङ्गीकारे
वाधकमाह—कथमित्यादिना । अन्योन्याश्रयादिति । घटेतरावृत्तित्वे सति सकलघटवृत्तित्वरूपघटत्वताज्ञानाभावे तद्विशिष्टघटत्वविशेष्यकोऽयंघट इति ज्ञानाभावः । एतदभावे
च घटत्वस्येतरावृत्तित्वे सति एतद्वृत्तित्वरूपघटत्वताज्ञानाभावात् नैकमपि सिद्घ्येदित्यर्थः । प्रमेयवानयं घटोऽयमिति ज्ञानयोमस्तु वेषम्यमित्यत् आह्—वेलक्षण्येति । कार्यः
विशेषः संशयतन्तिवृत्त्यादिः । चन्द्रत्वादावज्ञातस्यरूपविशेषोऽस्तोति चेत् ईदृशः सः इति
शब्दान्तरेण वक्तव्यः स इत्याशङ्कयः इक्षुक्षीरगुडादिमाधुर्यवेषम्यवदनुभवसिद्धो न
त्विभुधार्हं इत्यभिप्रत्याह—स्वरूपविशेषश्चेति ।

क्वचिन्नेति अनुभवसिद्धो निराकतुंभशक्य एव । अतस्तदेव लक्षज्ञेन ज्ञाप्यते ।

किन्च यदि वाच्यत्विज्ञासा तदा तस्य स्वष्ट्षेण ज्ञातत्वात् प्रन्द्रपदप्रवृत्तिनिमित्तविषय एव प्रश्नो वक्तव्यः। तदा उत्तरमसङ्गतं, प्रकृष्टप्रकाशत्वस्य तदभावात्। अन्यथा सर्वत्राप्युपाधिरेव प्रवृत्तिनिमित्तिसिति जातिर्न स्यात्। अत
एव प्रकृष्टप्रकाशस्यातिरिक्तजातिरेव नेति निरस्तम्। तव मतेऽपि प्रकृष्टप्रकाशजनकतावच्छेदकत्वेन तस्यावश्यकत्वाच्च। न च प्रकृष्टप्रकाशपदेन चन्द्रत्वं
स्थ्यत इति वाच्यम्। प्रकृष्टप्रकाशसम्बन्धित्वेन तस्य पूर्वज्ञाने चन्द्रत्ववांश्चन्द्रपद्याच्य इति वाच्यादि प्रकृष्टप्रकाशो तत्संशयनिवृत्तिप्रसङ्गात्। तस्यासाधारणक्ष्पेण प्रकृष्टप्रकाशसंबन्धाज्ञाने च न ततः तत्स्त्रक्षणा। न च प्रकृष्टप्रकाश
एव चन्द्रपद्याच्य इति सामर्थ्याचिश्चीयते ततो लाघवादिना चन्द्रत्वप्रवृत्तिनिमित्तत्वं स्वयमेव ज्ञास्यतीति सर्वमुपपद्यत इति वाच्यम्। नानार्थत्विनश्चयवतः
तथा बोधासंभवात्। न च तस्य चन्द्रत्वसमानाधिकरणचन्द्रपद्यवाच्यत्वमेव
तत्प्रतिपावयतीति वाच्यम्। तथात्वे लाघवावश्यकत्वाभ्यां चन्द्रत्वस्यैव वाक्यार्थत्वात्। सिद्धान्ते तु वाक्येन स्वष्ट्ये ज्ञाते तस्य तत्पदवाच्यत्वमनुमानात् सिद्धचित ।

एवं परमते प्रश्नानुपपत्तिमुक्त्वा उत्तरस्याप्यसामञ्जस्यमाह—किञ्चेति । न तावन् यथाश्रुते प्रक्रष्टप्रकाशवैशिष्ट्यं प्रतिवचनप्रमेयं, तस्य प्रत्यक्षेणावगतत्वात् । नापि तद्विशिष्टस्य चन्द्रत्ववैशिष्ट्यमज्ञातं तत्प्रमेयमिति वाच्यम् । नागृहीतिविशेषणान्यायेन लाघवेन च ज्ञातचन्द्रप्रातिपदिकार्थस्यैव तत्प्रमेयत्वापातात् । नापि चन्द्रपदवाच्यत्वं तत्प्रमेयं, तस्यापि चन्द्रपदवाच्यं किञ्चिदस्तीति सामान्यतोऽवगमात् । तत्यवृत्तिनिमित्तमेव प्रश्नविषयो वाच्यः । तथा च प्रकृष्टप्रकाशत्वं चन्द्रपदप्रवृत्तिनिमित्तमिति प्रतिवचनार्थः [इति] । तच्चायुक्तम् । उपाधेः सखण्डस्याखण्डशब्दालम्बन्त्वायोगात् । इत्तर्था तस्यवानुगतबुद्धचालम्बन्त्वस्यापि संभवात् जातिश्चन्यं जगत् स्यात् इत्यर्थः । प्रकृष्टप्रकाशत्वमेव चन्द्रत्वं जातिः ततो नोक्तदोष इत्याशङ्क्याह—अवप्वेति । तस्य सखण्डतयोपाधित्वादित्यर्थः । किञ्च प्रकृष्टप्रकाशस्य चन्द्रगतागन्तु-कगुणविशेषत्वात् समवायितावच्छेदकतया तदितिरिक्तजातिरभ्युपेयेत्याह—न वेति । तिह प्रकृष्टादिपदेन चन्द्रत्वं लक्षणयोपादाय तस्य प्रवृत्तिनिमित्तता वाक्येन बोध्यत इत्याशङ्क्याह—न चेति । कि प्रकृष्टप्रकाशेन असाधारणसंवन्धवत्तया चन्द्रत्वज्ञानं जत् नः आंचे आह—प्रकृत्वेति । न च संबन्ध्रग्रहात्प्राक् चन्द्रत्वनत् इति वाक्यमबोधक-मिति वाच्यम् । पूर्वोक्तन्यायेन चन्द्रत्वे ज्ञाते चन्द्रत्वं नाम काचिज्जातिः इति वाक्या-देवं तद्यस्वसंभवादिति भावः । द्वितीये हेत्वभावान्न लक्षणेत्याह—तस्येति ।

तर्हि चन्द्रपदवाच्यत्वस्याश्रयविशेषसंसर्ग एव तत्प्रतिपाद्य इत्याशङ्क्याह्—

नानार्थस्रमश्चीपवेशान्तराद्वचावर्तनीयः। न च चन्द्रपदवाच्यत्वस्याश्रयमात्रं तेन प्रतिपाद्यतः इति बाच्यम् । तस्याजिज्ञासितत्यात् । न च तस्यैव जिज्ञासेतिवाच्यम्। अनुपयोगात् ।

पदवाच्यत्वाश्ययजिज्ञासःपूर्वंपक्षः

ननु अस्ति कश्चिच्चन्द्र इत्यनेनैय चन्द्रत्वनिमित्तकत्वं वाच्यत्वस्यज्ञातं, तस्याश्रय एव परं जिज्ञासित इति चेत् । कि वाच्यत्वस्याश्रयः उत निमित्तस्य वा ? नाद्यः चन्द्रत्वाश्रयस्य ज्ञातत्वात् । द्वितीये च चन्द्रपदार्थ एव जिज्ञास्य इति मदिष्टसिद्धिः । ननु प्रकृष्टप्रकारात्वसामानाधिकरप्येन चन्द्रत्वनिमित्तकपदवाच्यत्वे ज्ञाते तत्र चन्द्रत्वमनुमातुं सम्यत इति चेत् । किमनेन वकवन्धनप्रयासेन । साक्षा-देव तत्प्रतिपादनोपपत्तेः । तस्य तत्र त्यया प्रत्यकात्वाध्युपनाचच्च ।

न च प्रकृष्टप्रकाश एव चन्द्रपदबाच्य इति सामर्थ्यासिश्चीयते । ततो लाघ-वादिना चन्द्रत्वप्रवृत्तिनिशित्तत्वं स्वयमेव ज्ञास्यतीति सर्वमुपपद्यत इति वाच्यम् । नानार्थत्वनिश्चयवतः तथा बोधासंभवात् । न च तस्य चन्द्रत्वसमानाधिकरणचन्द्र-

न च चन्द्रेति । अनुपयोगिदिति । प्रवृत्तिनिमित्तज्ञानाभावेन तावन्मात्रेण व्यवहाराद्यसिद्धेरित्यर्थः । अन्यत एव प्रवृत्तिनिमित्तस्य ज्ञातत्वात् आश्रय एव जिज्ञासित इति
शङ्कने—नन्वस्तंति । तच्छव्दार्थं विकल्पयन् दूषयिति—किम्स्यिदिना । ज्ञानत्वादिति ।
अस्ति कश्चिच्चन्द्र इत्यादिनेत्यर्थः चन्द्रपदप्रवृत्तिनिमित्ताश्र्यस्येव चन्द्रप्रातिपदिकार्थत्वात् तस्यैव जिज्ञास्यत्वे उत्तरमपि तत्त्रमेवेत्यखण्डार्थतासिद्धिरित्याह—द्वतीये इति ।
प्रकृष्टप्रकाशत्वाधिकरणे च तिज्ञासितं न च तम्यवैयथ्यं प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वानुमानार्थत्वादितिशङ्कते—ननु प्रकृष्टेति । प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वाज्ञाने तस्यैव जिज्ञास्यत्वेन
वाक्यप्रतिपाद्यत्वसंभवात् तिल्लङ्गे जिज्ञासादिकत्पनं व्यर्थमिति परिहरति—किमनेनेति ।
बकपरिग्रहणार्थं प्रवृत्तः कश्चित् सवितृिकरणसन्तप्ते तिच्छरिस नवनीतं प्रक्षिप्य तेन
विकीनेन तन्नेत्रयोः पूर्णयोरन्धीभूतं जिव्दक्षन्ति तस्य यथा नवनीतप्रक्षेपायासो वृत्या
तेन विनापि तदेव ग्रहीतुं शक्यत्वात् एवमत्रापीत्यर्थः । प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्वस्यानुमेयत्वमपि एवमतेत् स्यादित्याह—तस्येति ।

ननु आप्तेन प्रकृष्टअकाशपदसमानाधिकरणचन्द्रपदप्रयोगसामर्थ्यात् प्रकृष्ट-प्रकाशत्वावच्छेदेन चन्द्रपदवाच्यता ज्ञायते । तत्रश्च प्रकृष्टप्रकाशत्वस्योपाधितया गुरुत्वात् तद्गतरूपादेश्चाननुगतत्वान् साधवाच्च तद्गत चन्द्रत्वमेव तिन्निमित्तिस्य-वसीयते ततो न कोऽपि दोष इति तत्राह—न च प्रकृष्टेति । गवादिपदवत् चन्द्रपदमिप नानार्थमेवेति ज्ञाने यस्य प्रमात्विनिश्चयः तस्य प्रकृष्टप्रकाश एव चन्द्रपदवाच्य इति बोधो नोदेति अयोग्यताभ्रमस्य तत्प्रतिबन्धकत्वादित्याह—नानार्थत्वेति । नानार्थत्वभ्रम-

पदवाच्यत्वमेव तत्प्रतिपादयतीति वाच्यम् । तथात्वे लाघवावश्यकत्वाभ्यां चन्द्रत्वस्यैव वाक्यार्थत्वात् । सिद्धान्ते तु वाक्येन स्वरूपे ज्ञाते तस्य तत्पदवाच्यत्व-मनुमानात् सिध्यति नानार्थभ्रमोपदेशान्तराद्वचावर्तनीयः ।

प्रकृष्टादिवाक्यामिप्रायान्त रम्

नमु चन्द्रत्वं घटादिसाधारणिमिति भ्रामवतः तद्वाक्यात्तत्स्वरूपसिद्धिरिप'न स्यात्। एतस्माद्वाक्यादेव तस्य वाधे प्रकृतेऽपि कि न स्यादिति चेत् न, अन्यत्र तदभावनिश्चयदशायां तदिनश्चयदशायामेव वा तिज्जज्ञासासंभवात्। तस्य स्वयापि वक्तव्यत्वाच्च। वत्तु प्रकृष्टप्रका एव चन्द्रत्वाविच्छन्नः चन्द्रपदवाच्यता-श्रय इति प्रतिपाद्यते। न चैवं चन्द्रत्वस्यैव तदर्थत्वापितः चन्द्रत्वाविच्छन्नवाच्य-ताया एव जिज्ञासितत्वविति।

प्रकृतशंकासमाधिः

तन्न । किं चन्द्रत्वस्यावः छेदकत्वं तदन्यतानति रिक्तदेशकत्वं, तत्सभानाधि-

वतोऽपि तदिनरोधित्वेनैव प्रकृष्टप्रभाशे वाच्यताबोध इत्याशङ्क्य निरस्यति—न चेति। चन्द्रत्ववान् चन्द्रपदवाच्यः इत्यस्य सार्वजनीनत्वात् प्रकृष्टप्रकाशे चन्द्रत्विनश्चये
तत्र तद्वाच्यत्वाज्ञानायोगात् तत्र चन्द्रत्वाज्ञानमावश्यकमिति लाघवात् तदेव वाक्यार्थः
इत्यर्थः। त्वन्मते चन्द्रप्रातिपदिकार्थानवोद्यने तस्य चन्द्रपदवाच्यत्वं कथं सिद्धचेदिति
शङ्कायामाह—-सिद्धान्त इति।

प्रकृष्टादिपदैः लक्षणया चन्द्रप्रातिपदिकार्थे चन्द्रत्वे वोधिते चन्द्रपदमस्य वाचकं असित वृत्त्यन्तरे तत्र प्रयुक्तत्वात् यदेवं तदेवं यथाघटपदं इत्यनुमानादेव वाच्यत्वसिद्धिः । न च विशेषणासिद्धिः । उत्सर्गतः प्राप्तवृत्त्यन्तराभावस्यापवादकाभावादिति भावः कथं तिहं नानार्थत्वभ्रमिनरास इत्याशङ्क्यानन्यथासिद्धकार्यान्तरानुपलम्भात् चन्द्रत्वस्यैवायं वाचक इत्युपदेशाद्वा तिन्नरास इत्यभिप्रत्याह—नानार्थत्वेति । अप्रकृष्टप्रकाशेऽपि चन्द्रत्वभ्रमवतः कथं प्रकृष्टादिवाक्यं तद्बोधकमिति चोदयित—निवितः ।

अनेनैव वाक्येनान्यत्र चन्द्रत्वभ्रमस्य बाधात् व्यक्तिविशेष एव तिसिद्धिरित्याशङ्क्य तींह नानार्थत्वभ्रमस्याष्यनेनैव बाधात् व्यक्तिविशेषे तद्वाच्यत्वसिद्धिरिति न
पूर्वोक्तदोष इत्याह—एक्स्यादिति । घटादौ चन्द्रत्विभ्रिये कश्चन्द्र इति प्रश्नायोगात्
तदभावदशायामेव प्रश्न इति प्रकृष्टप्रकाश एव तद्वौधो युक्त इत्याह—नान्यत्रेति ।
चन्द्रत्वस्य चन्द्रपदभवृत्तिनिमित्तत्वं कल्पयता त्वयाऽपि तस्य घटादिसाधारणत्वभ्रमाभावोऽभ्युपेयः इनर्था तस्य प्रकृष्टप्रकाशमात्रे प्रतिपन्नवाच्यतानिमित्तत्वायोगादित्याह—तस्येति । नानार्थत्वभ्रमवतोऽपि चन्द्रत्वावच्छिन्नवाच्यता प्रकृष्टप्रकाश एवेति
जातुं शक्यत्वात् स एव वाक्यार्थं इति चोद्यमनूद्य निरस्यति—यित्यादिना । चन्द्रत्वावच्छिन्नवाच्यताया एवेति । चन्द्रत्वस्य स्वष्ट्पेण शातत्वादिति भावः । अद्ये कल्पे चन्द्रत्वा-

करणत्वमात्रं वा ? नाद्यः, चन्द्रत्वानधिकरणमिष चन्द्रपदवाच्यमिति निश्चयदशायां तत्त्वेन जिज्ञासाया वाक्यादर्थस्य वाऽवगमायोगात् । अत एव न द्वित्रायः । चन्द्रत्व-सामामानाधिकरण्यं चन्द्रपदवाच्यतायाः प्रकृष्टप्रकाश एवेतिज्ञानं तस्यापि भवतीति चेत् । सत्यम् । अत एव अज्ञातं चन्द्रत्वमेव तदर्थं इत्युच्यते। एतावता तस्य चन्द्रत्व-प्रवृत्तिनिम्तत्व।सिद्धेश्व। तस्माच वाच्यत्वं वाक्यविध्या प्रतिपाद्यते। तस्माच वन्द्र-पदवाच्यः सामान्यतोऽवगत एव जिज्ञासित इति ।

बुभृत्सितस्य चन्द्रस्य प्रतिपादकमेव नः । वन्यं लक्षणयाऽन्यस्मात् सिद्धचेत् तत्पदवाचःता ।। लक्षणा च स्वसंबन्धितया ज्ञात एवेति नातिप्रसङ्गः । न चैवं यतो जिज्ञासा कथं तत एव तिज्ञवृत्तिरिति वाच्यम् । जिज्ञासा हि स्वविषय-निश्चयनिवर्त्या न तु स्वाविषयवैशिष्ट्यिनश्चयनिवर्त्या । भिन्नविषयत्वात्

न्यूनानितिरिक्तदेशा चन्द्रपदवाच्यता प्रकृष्टप्रकाश एवेति स्यात्। न च तद्युज्यते। वस्तुतश्चनद्रत्वानिधकरणेऽपि चन्द्रपदवाच्यत्वभ्रमवतः प्रकृष्टप्रकाशे तादृशवाच्यता-श्रयत्वेन जिज्ञासायोगाच्चन्द्रत्वस्य न्यूनवृत्तित्विनिश्चयेन तथाबोधायोगाच्चेत्याह—नाद्य इति। नानार्थत्वभ्रमादेव प्रकृष्टप्रकाशवृत्तिचन्द्रपदवाच्यताया एवान्यत्रापि सत्त्विनिश्चयेन चन्द्रत्वस्य तत्सामानाधिकरण्यमात्रेण प्रकृष्टप्रकाशे तन्निमित्तत्वं न सिद्ध्येदित्यभिप्रत्याह—अत एवेति। नानार्थत्वभ्रमाविरोधेनार्थान्तरं शङ्कते—चन्द्रत्वेति। नानार्थत्वभ्रमवतो नोक्तबोधो भवतीत्येतदङ्गीकरोति—सत्यमिति। तिहे स एव वाक्यार्थं इत्याशङ्क्याह—अत एवेति। चन्द्रत्वस्य प्रकृष्टप्रकाशे प्रागेव निर्णये तत्र तद्वाच्यत्वसामानाधिकरण्याज्ञानासंभवेन तस्य वाक्यप्रमेयत्वायोगादेवेत्यर्थः।

अन्यत्रापि वाच्यत्वस्यापि प्रवृत्तिनिमित्तत्वानिश्चयस्तुल्य इत्याह्—एतावतेति । किञ्च प्रकृष्टादिपदैः वाच्यत्वसंसर्गो मुख्यवृत्त्या बोध्यते कि वा लक्षणया ? नाद्यः, तत्र तद्वाचकपदाभावात् । द्वितीये कि प्रकृष्टप्रकाशकपदेन वाच्यता लक्ष्यते चन्द्रपदेन दा ? उभययापि कि मुख्यार्थसंबन्धितया चन्द्रपदवाच्यत्वज्ञानं न वा ? आद्ये तिज्जज्ञासा कथ्यमितिवाक्यं व्यर्थम् । द्वितीये हेत्वभावान्न लक्षणाप्रवृत्तिरित्यादिदोषस्तु वज्रलेपायते । सिद्धन्ते तु त्वदुक्तमर्थं न जानामीत्यादौ ज्ञातेऽप्यज्ञानोपपादनात् जिज्ञासालक्षणादेः संभवात् न कोऽपि दोष इत्यभिष्रत्योपसंहरति—तस्मान्न वाच्यत्वमिति । उपपादितमर्थं मलोकेन संगृह्य दर्शयति—बुमुस्यतस्यित । अन्यस्मादनुमानादितः चन्द्रत्वानिधकरणेपि लक्षणासंभवात् कथं चन्द्रस्वरूपमेव सिद्धचेदित्यत आह—छक्षणा चेति ।

जिज्ञासायाः धर्मिज्ञानजन्यत्वात् तन्मात्रज्ञाननिवर्त्यत्वायोगात् स्वविषया-दिधकविषयकज्ञाननिवर्त्यत्वं वक्तव्यम् । तथा च चन्द्रस्वरूपजिज्ञासानिवर्त्तकस्य-प्रकृष्टादिवाक्यजन्यज्ञानस्य विशिष्टविषयत्वसिद्धिरित्याशङ्क्याह्— न चैविमित्यादिना । प्राथमिकचन्द्रज्ञानं च न तथा। तस्य चन्द्रत्वे सत्तानवधारगात्मत्वात्। उपदेशा-नन्तरभाविज्ञानं चाप्तोयशाऽनुपपत्यादिस्त्रक्षपतकंप्रतिसन्धानेन सत्तावधारणा-त्मकमिति तत् तिज्ञवर्तकम्। अत एव चन्द्र इत्येतावन्यात्रात् न तर्कोऽवतरित। न वा व्यक्तिविशेषोपस्थितिरिति प्रकृष्टप्रकाशप्रयोगः। विशेषश्च स्वरूपसेव। पदार्थमंसर्गतात्पर्यात्रक्षण्डार्थः—प-र्स०

नन्वेवमिष संसगंत्य प्रतिषाद्यत्वात् कयनखण्डार्थतेति । कि.श्चान्तोऽसि ।
न हि संसगीगोचरप्रमाजनकत्वनात्रं अखण्डार्थत्वं, किन्तु पदोषस्थापितपदार्थः
संसगीगोचरप्रमितिजनकत्वमित्युक्तम् । तच्चात्राध्यस्त्येव । अत्यवोक्तम्—
शशङ्काभिधानाभिधेये हि पृष्टे तदेवोत्तरेणापि निर्णयमत्रेति । न चैवं ब्रह्मण्यपि
धर्मवैशिष्टरचं वाक्यार्थः स्यादितिवाच्यम् उत्कर्षसमतापत्तेः । एकप्रातिपदिकार्थत्वमात्रे च प्रकृष्टप्रकाशादिवाक्यसान्यं वेदान्तानां चैतन्यमात्रे तात्पर्यसस्यादाचार्येनिरूपितम् ।

वस्तुतस्तु चन्द्रध्यक्तिरेव निज्ञासिता वाक्यार्थः जातेरिव व्यक्तेरिप स्वरूप-विशेषसत्त्वात् । जातिविशेषाश्रयप्रयोजकत्वेन तस्य वक्तव्यत्वात् । अविद्या-

यद्युक्तं एवं सित :प्रकृष्टप्रकाशपद्वयर्थ्यमिति तत्राह—अत एवे ते । चन्द्र-पदमात्रप्रयोगे व्यक्तिविशेषे चन्द्रत्वनिर्धारकतर्कानुदयात् तज्जन्यज्ञानं न सत्तावधारणमित्यर्थः । तावन्मान्नक्षत्रसन्तमसादिव्यानुत्तस्वरूपविशेषोपस्थितिरिप नेत्याह—न वेति । व्यक्तौ व्यावर्तकधर्मातिरेकेण को वा विशेष इत्याशङ्क्य धर्मवत् स्वरूपस्यापि व्यावर्तकत्वात् स एव विशेष इत्याह—विशेषश्चेति । चन्द्रत्वविशिष्टमेव लक्षणवाक्यप्रमेयमिति कथं तस्याखण्डार्थतेति चोदयति—नन्वित । चन्द्रत्ववैशिष्टचरयापि जिज्ञास्यत्वादिकमभ्युपेत्य पदार्थताविच्छन्ननिरूपितसंसगैतेति नाखण्डार्थत्वक्षतिरित्याह—न इोति । चन्द्रप्रातिपदिकार्था एव पृष्टः प्रतिवचनेन बोध्यत इत्येतदन्यरेपि व्याख्यातमित्याह—अत एवेति ।

तर्हि ब्रह्मप्रातिपदिकार्थस्यापि वृहत्त्वविशिष्टत्वरूपत्वात् तदेव सत्यादिवाक्य-प्रमेयं स्यादित्याङ्क्याप्रयोजकत्वेन व्याप्त्यभावात् अव्यापकधर्मापादनस्य उत्कर्ष-समत्वान्तैतदित्याह्—न चैविमत्यादिनः। कथं तर्हि दृष्टान्तदार्प्टान्तिकभाव इत्यत्राह— एवेति। पदार्थयोः संसर्गागोचरत्वमात्र इत्यर्थः। कथं तर्हि सत्यादिवाक्यार्थज्ञानस्य वैशिष्ट्यागोचरत्वसिद्धिरित्याशङ्कय तस्य तत्तात्पर्यगोचरत्वादेवेत्यभिप्रत्याह— वेदान्तानामिति।

अभ्युपगमं परित्यजित —वस्तुतिस्त्वितः। व्यक्तेज्ञीनत्वात् कर्यं तत्र जिज्ञासे-त्याशङ्भ्याह —जातेरिवेति । व्यक्तौ धर्मातिरिक्तस्वरूपविशेषानभ्युपगमे धर्माश्रय-व्यवस्थानुपपत्तेः सोऽभ्युपेय इत्याह्—जातिविशेषेति । किञ्च अविद्यातिरिक्तजाते- त्मकजातेः स्वनो विशेषाभावेन तद्वचनतेरेष विशेषत्वात्। अतो व्यक्तिविशेषज्ञानं विना जातेस्तवसंभवात् तज्ज्ञाने जोपवेशान्तरं विनापि तज्ज्ञानसंभवात् व्यक्तिरेव जिज्ञास्यते। अत एव कश्चन्द्र इति जिज्ञासा नतु काऽस्य जातिरिति। तात्पर्यानुपपत्तिश्च लक्षणायोजम्। न चैतावता तात्पर्यज्ञानस्य वाक्यार्थज्ञानहेतुता। शक्तिग्राहकप्रमाणवत् लक्षणायूलस्यापि तवहेनुत्वात्। एतेन पृथिवीत्ववतीपृथिवी पिकः कोकिलः इत्येवयावयो व्याख्याताः। व्याख्यानव्याख्येयतया सहप्रयोगो-षपत्तेषच। वनाविकं च यवि वृक्षाविभ्योऽतिरिक्तं तदा घटावितुल्यम्। यवि नु त एव तिह न पृथक् लक्षणयस्तौति न तत्राव्याप्तिः। एवं वण्डचावावपि। तत्रापि स्वरूप-प्रकाशस्य वेवान्तजन्यज्ञानस्य वा विचारात्पूर्वं सत्तानवधारणात्मत्वात् आत्मा-तिरिक्तज्ञानस्य बन्धानिवर्तकत्वेन तस्य जिज्ञासागोचरत्वायोगाचच। अतो नासंभवः। अत एव दितीयमपि लक्षणं साधु। प्रातिपविकार्थमात्रस्यैव बुभृत्ति-तत्या तस्यैव प्रतिपाद्यत्वात्। न चाखण्डार्थत्वे सत्याविपवानां पर्यायताप्रसङ्गः प्रवृत्तिनिमित्तभेवेन तवभावस्योक्तत्वात्। तस्माल्लक्षणवावयानामखण्डार्थत्व-लक्षणम् अदुष्टस्य। तत्प्रदाणं च तथैवेतिनिक्प्यते।

निरस्तत्वात् सैव जातिः तस्याः चन्द्रत्वादिविशेषो व्यक्तिविशेषोपहितत्वरूप एवेति तिद्विशेष आवश्यक इत्याह—अविद्यात्मेति । फलितमाह—अत इति ।

चन्द्रव्यक्ते। प्रकृष्टप्रकाशात्मकत्या ज्ञातत्वेऽपि चन्द्रत्वव्यञ्जकव्यक्तिविशेषा-त्मना सन्देहादिदर्शनेन तेन रूपेणाज्ञातत्वात् एकत्राप्यावृतत्वानावृतत्वयोः उपपादनाच्य-न्द्रात्मकत्या जिज्ञासितव्यक्तिरेव वाक्येन लक्षणया प्रतिपाद्यते । अयोच्चन्द्रत्वज्ञानं भवतीति न वैशिष्ट्यं वाक्यप्रमेयमित्यर्थः ।

मुख्यार्थान्वयेऽनुपपत्यभावात् कथं लक्षणेत्याश्रङ्कयाऽऽहं—तात्रवेति । कुन्ताः प्रविशन्तित्यादौ अन्वयानुपपत्यभावेऽपि तात्पर्यानुपपत्येव लक्षणाप्रवृत्तेदंशंनात् अत्रापि प्रतिवचनस्य वृमुत्सितचन्द्रप्रातिपदिकार्थं एव तात्पर्यावगमात् लक्षणावतार इत्यर्थः । वाक्यार्थप्रमितेस्तात्पर्यावगमजन्यत्वे परतस्त्वापातात् अपसिद्धान्तमाशङ्क्याऽन्ययान्तिद्ध्या परिहरति — न चैतावतेति । अज्ञातलक्ष्यस्वरूपपरमेव लक्षणवाक्यमित्येतदन्य-त्राप्यतिदिशति—एतेनेति । किञ्च पिककोकिलपदार्थं भेदाभावात् तत्र पदार्थं व्यावर्तक-धर्मानुपादानात् न तत् लक्षणवाक्यम् । सहप्रयोगस्तु तद र्थभेदभ्रमिनरासादेवेत्याह्—व्याख्यानेति । सखण्डवनादिलक्षणवाक्येऽज्याप्तिमाशङ्क्याह्—वनादिकंचेति । घटादि-तुल्यमित्यखण्डमित्यर्थः । दार्ष्टान्तिकभुपपादयति—एवमित्यादिना । आत्मातिरिक्त-ज्ञानस्येति । आत्मातिरिक्तवस्तुविषयज्ञानस्य कित्पतवस्तुविषयत्वात् तमेव विदित्वेत्यादिवचनात् बन्धनिवर्तकत्वायोगात् तद्धिषयस्य न जिज्ञास्यतेत्यर्थः । अपयायपदानां एक-प्रातिपदिकार्थमात्रपर्यवसायित्वमिति लक्षणेप्युक्तन्यायाञ्चकोऽपिदोष इत्याह्—अत एवेति । लक्षणे दोषनिरासभुपसंहरत् प्रमाणदोषनिरासं प्रतिजानीते श्लोकेन—त्रस्मादिति ।

अखण्डार्ये अनुमानस्यादुष्टुत्वनिरूपणम्

एवमनुमानमध्यदुष्टम् । तत्र न प्रथमे साध्याप्रसिद्धिः, लौकिकलक्षण-वाक्यमात्रे साध्यस्य सत्त्वात् । प्राशस्त्यप्रतिपादक 'वायुर्वेक्षेपिष्ठे' त्यादिवाक्येषु तत्प्रसिद्धेश्व । नाष्यप्रसिद्धिः सत्यज्ञानानन्दाभेदस्याब्रह्मण्यभावेन ब्रह्मणस्तदा-स्मत्वेन चाव्याप्त्याद्यभावेन तस्य लक्षणत्वात् । ब्रह्मणो लक्षणान्तराभावाच्च । जगत्कारणत्वादेः कल्पितस्य वास्तवस्वरूपत्वानुपपत्तेः । न च सत्यादीनां धर्म-त्वाभावे लक्षणत्वानुपपत्तिः असाधारणधर्मस्यंव लक्षणत्वादिति वाच्यम् । एवं परिभाषायां प्रमाणाभावात् । यद्विषयत्वेन ज्ञानस्य व्यावर्तकता तल्लक्षणम् । तद्वि-षयश्च स्वरूपमपीत्युक्तमिति स्वरूपमपि लक्षणम् । अन्यथा प्रमेयत्वादेः केवलान्व-यिनो लक्षणाभावप्रसङ्गात् । तत्र प्रमेयत्वतारूपधर्मान्तरस्य प्रभेयेतरावृत्ति-त्वरूपस्यासंभवात् ।

न च प्रमेयत्वमेव स्वधर्मतया स्वस्य एक्षणं स्ववृत्तित्वस्य संबन्धाभावेन निरस्तत्वात् साधारणत्वाच्व । एवं घटत्वाबेरपि न धर्मो एक्षणम् तद्वृत्त्यसाधारण-धर्मस्यासंभवात् । किन्त्र सर्वत्र धर्मस्यैव एक्षणत्वे तत्तद्वर्ममालाप्रसङ्गः । तस्मात्

लक्षणे दोषनिरासमुपसंहरन् प्रमाणदोषनिरासं प्रतिजानीते-श्लोकेन-तस्मादिति । परोक्तपक्षे दोषं तावित्तरस्यति--तत्रेति । किञ्च विधेयेनान्वयप्रतीतेः पूर्वं प्राशस्त्यमात्रस्यार्थवादपदेः प्रतीतेः तत्र साध्यं सुप्रसिद्धमित्याह-प्राशस्त्येति । न च प्राशस्त्येऽपि लक्ष्यतावच्छेदकवैशिष्टचं प्रतीयत इति वाच्यम् । तथापि तस्य वाय्वादि-पदार्थनिक्पितसंसर्गत्वाभावादिति भावः ।

सत्यत्वादेर्जातित्वे उपाधित्वे वा ब्रह्मलक्षणत्वाभावादिसद्धिमत्युक्तं निरस्यति—सत्यक्षानानदाभेदस्येति । सत्यादिवाक्यस्य स्वरूपलक्षणपरत्वात् न त्वदुक्तं निरस्यति—सत्यक्षानानदाभेदस्येति । सत्यादिवाक्यस्य स्वरूपलक्षणपरत्वात् न त्वदुक्तं न्याद्यावकाश्च इत्यर्थः । वस्तुनः स्वरूपलक्षणस्यावश्यकत्वात् अन्यस्य च तस्याभावात् सत्याद्यात्मस्वरूपमेव तत्लक्षणमित्यभिप्रतेत्याह्—ब्रह्मण इति । असाधारणधर्माति वर्धामत्वरूपमिति पराभिमानं निरस्यति—न च सत्यादीनामिति । असाधारणधर्माति रेकेण लक्षणपदार्थो दुवंच इत्याशङ्क्याह्—यद्विष्ठत्यवेनेति । स्वरूपमित लक्षणमिति । तथा च स्वरूपपरवाक्ये लक्षणवाक्यत्वं नासिद्धामिति भावः । असाधारणधर्मं एव लक्षणमिति नियमे वाधकमाह—अन्ययेति। असंमवदिति। प्रमेयेतरस्याप्रसिद्धेरिति भावः । प्रमेयत्वे स्वातिरिक्तलक्षणाभावेऽपि स्वयमेव स्ववृत्तित्या स्वलक्षणमित्याशङ्क्यासंभवातिव्याप्तिभ्यां दूषयिति—न च प्रमेथत्वभिति । किञ्च तव जातिमात्रे लक्षणासिद्धिरित्याह—एवभिति । किञ्च व्यत्वे घटत्वतेवासाधारणधर्मः उत घरवृत्तित्वे सित पृथिवीत्वसाक्षाद्व्याप्यजातित्वादि । सर्वथापि घटद्यनेकपदार्थं घटितत्या तस्य घटत्वाश्चितत्थाः सभवादित्यर्थः । किञ्च धर्मस्येव लक्षणत्वे स किमवगतमात्रेण धर्मणं व्यावर्तयित

स्वरूपलक्षणंसर्वत्र धर्मस्यैव । यावत्स्वरूपावस्थायिधर्मो विशेषलक्षणम् । कादा-चित्कधर्मस्तटस्थलक्षणमिति विभागः । अतो नासिद्धिः ।

धर्मस्य स्वरू । लक्षणत्विनरामः

यत्तु धर्म एव स्वरूपलक्षणिमिति विरुद्धमिति । तदसत् । क्रियादेरि घटादि-धर्मत्वात् । न च यावद्धम्यंनुवर्तमानो धर्मः एकत्वादौ तदप्रसिद्धः तस्य द्रव्यमात्रा-साधारणत्वाच्च । अभावस्याभावत्वातिरिक्तस्वरूपानङ्गीकारे स्वरूपद्वयात्मक-स्वरूपसंबन्धाभावेनाभावत्वस्य धर्मत्वानुपपत्तेश्च । एवं समवायादेरि । नापि कि चन्द्रलक्षणिमिति असाधारणधर्मप्रश्नोत्तरं प्रकृष्टप्रकाश इत्यत्र व्यभिचारः । चन्द्रलक्षणिमत्यत्र लक्षणशब्दस्य चन्द्रस्वरूपपरत्वे तदिप वाक्यमखण्डार्थम् । असाधारणधर्मपरत्वे तु असाधारणत्विविशिष्टधर्मत्वस्य दण्डचादितुल्यत्वान्न व्यभिचारः

वाधनिर:सः

नापि बाध:-ज्ञानमालिन्यनिवृत्तये हि विचारः क्रियते। तन्मालिन्यं च

उतेतरव्यावृत्तत्रया ? नाद्यः प्रमेयतया ज्ञातस्यापि तस्य व्यावर्तकत्वापातात् । द्वितीये तद्वचा-वर्तकपरिज्ञाने तस्य व्यावृत्तत्वावगमः तदभावे तद्वचावर्तकत्वायोगात् । तः चावर्तकस्यापि अन्यस्य तथावगमापक्षेत्यनवस्थापातान् न कस्यापि व्यावृत्तिसिद्धिरित्यभित्रेत्याह्-किञ्चेति। धर्मस्यैव लक्षणत्वमिति नियमायोगात् व्यावर्तकमेव लक्षणमिति तद्भेदं दर्शयन्तुपसंहरति —तस्मादिति । उभयत्र असाघारणधर्मी धर्मगदार्थः धर्मस्यैव स्वरूप-लक्षणत्वात् तद्वाक्यमपि विशिष्टविषयत्वेन व्याप्तमिति परोक्तमनूद्य निराकरोति-यत्त्विस्यादिना। तदप सद्धेरिति । द्रव्यस्वरूपत्वाप्रसिद्धेरित्यर्थः । यावद्द्रव्यभाव्यसाधारण-धर्म एव स्वरूपिनत्याशङ्क्याह -तस्येति । किञ्च परमते अभावे भावरूपस्याभावरूपस्य वार्रितिरिक्तस्याभावत्वस्यानभ्युपगमात् तदात्मकस्य तस्य तद्धर्मत्वायोगात् तल्लक्षणत्वं न स्यादित्याह—अभावस्येति। समवायादाविप जातेरुपायेर्वाऽसाधारणधर्मस्यानिरूपणात् तदि लक्षणहीनं स्यादित्याह - एवमिति । वनलक्षणवाक्ये व्यभिचारः पूर्वमेव निरस्त इत्यभिप्रेत्य परोक्तं व्यभिचारान्तरं निरस्यति—नापीत । दण्ड्यादितुल्यत्वादिति । यथा देवदत्ते दण्डवैशिष्टचवुभुत्सायां प्रयुक्तं दण्डी देवदत्त इति वाक्यं न तल्लक्षणवाक्यं एवं प्रकृष्टप्रकाशत्वे चन्द्रासाधारण धर्मत्ववैशिष्टचवुभुत्सायां प्रयुक्त प्रकृष्टप्रकाश इत्यस्या-साधारणधर्मं इत्येतदुपादाय तस्मिन् असाधारण धर्मत्ववैशिष्टयपरत्वान्न लक्षणवान्यतेति कतो व्यभिचार इत्यर्थः।

यदप्युक्तं सप्रकारकज्ञानोद्देशेन श्रवणादिविधानानुपपत्त्या वेदान्तवाक्ये साध्या-भावाद्बाध इति तन्निराकरोति—नापीति । यदप्युक्तं सप्रकारकज्ञानोद्देशेन श्रवणा- सत्तानवधारणात्मत्वम् । ततश्च अज्ञानसमानविषयं सत्तावधारणात्मकं ज्ञानमविद्यां-निवर्तयित न तु तस्य सप्रकारत्वमिप प्रयोजकम्, तेन विनाऽनुपपत्त्यभावात् । तस्यापि सत्तानिश्चयरूपस्यैव तिज्ञवर्तकत्वात् । किञ्ज सप्रकारकत्वं नाम ज्ञाने साकारत्वं, तच्च सविषयत्वमेव । तच्चाखण्डविषयज्ञानस्यापीति कुतो बाधः

ननु प्रकारो विशेषणं तद्विशिष्टविषयं ज्ञानं सप्रकारकमिति चेत्, न, चित्रगुरिति ज्ञानस्य निष्प्रकारकत्वप्रसंगात्। ग्यावर्तक प्रकार इति चेत् तिह् त्वदिममत 'प्रमेय' मित्याविज्ञानानां सप्रकारत्वं न स्यात्। ग्यावृत्तिबोधकज्ञान-विषयत्वरूपव्यावर्तंकत्वस्य घटज्ञानेऽप्रतीतेश्च।

बस्तुतः ध्यावर्तकविषयत्वस्य पराभिमतिर्निवकल्पके अस्मन्मते ब्रह्मसा-क्षात्कारे च सत्त्वाच्च । ब्रह्मण एव स्वमिह्नम्ना जडग्यावर्तकत्वात् ।

प्रकारलक्षणानां परीक्तान। निरामः

न च भासमानवैशिष्टचप्रतियोगी प्रकारः तद्विष यकं ज्ञानं सप्रकारकिति वाच्यम् । लाघवेन सविषयत्वस्येच सप्रकारशब्दार्थत्वात् । किञ्च भासमान-वैशिष्टचप्रतियोगी प्रकारः तद्विषयत्वं ज्ञाने सप्रकारत्वं चेत् ज्ञानस्य स्वविषयत्वा-पत्तिः ज्ञानविषयत्वस्येच भासमानशब्दार्थत्वात् । यद्वैशिष्टचं यत्र विषयः तज्ज्ञानं तत्प्रकारकिमिति चेत् न, विशेष्यस्यापि प्रकारत्वप्रसङ्गात् । अभावविशिष्ट-

दिविधानानुपपरया वेदान्तवाक्ये साध्यामावात् बाध इति तिसराकरीति—नागीति । ज्ञानस्वरूपोह् शेन न विचारादिविधिः तस्य निरपेक्षश्रुतिप्रमाणायत्तत्वात् किन्तु तस्यासंभावनादिप्रयुक्तसत्तानवधारणात्मत्विनृत्तये । तेन तिस्रवृत्तौ पश्चादुत्पद्यमानम-ज्ञानिषयाखण्डात्मनि सत्तावधारणमिति तत एव संसारमूलाविद्यानिवृत्तिसंभवात् न त्वदुक्तानुपपत्तिरित्यर्थः ।

किञ्च प्रकारो नाम कि विषयमात्रं वा विशेषणं वा व्यावर्तको वा भासमान-वैशिष्ट्यप्रतियोगि वा ? आद्ये न विरोधः । द्वितीयादिकं त्वयुक्तमिति दूषयिति—िकञ्चे-त्यादिना। निष्प्रकारत्वप्रसंगादिति । तत्र गवां विशेषणत्वादित्यर्थः । सप्रकारतः न स्यादिति । प्रमेयत्वादीनामव्यावर्तकत्वादित्यर्थः । किञ्च कि व्यावर्तकत्वेन तद्विषयं ज्ञानं सप्रकारकं उत वस्तुतो व्यावर्तकत्वप्रज्ञानं ? नाद्यः स्वस्यैव व्यावृत्तिबोधकत्वेन स्वस्य स्विषय-त्वायोगात् तद्वितिव्यावर्तकत्वप्रज्ञानुपपत्तेरित्याह—ब्यावृत्तिबोधिकत्वेन स्वस्य स्विषय-त्वायोगात् तद्वितिव्यावर्तकत्वप्रज्ञानुपपत्तेरित्याह—ब्यावृत्तिबोति । द्वितीये दोषमाह—वस्तुत इति । कि भासमानवेशिष्टचप्रतियोगित्वेन तद्विषयं ज्ञानं सप्रकारकं उत वस्तुतस्तद्विषयंज्ञानं ? नाद्य इत्याह—ज्ञानस्येति । द्वितीयमुत्थाप्य निरस्यति—यद्वैशिष्टय-मित्यादिना । विशेष्यस्यापीति । वस्तुतो वैशिष्ट्यस्य संबन्धापरपर्यायस्य उभयधमिकत्वात् उभयप्रतियोगिकत्वात् घटत्वादेरिप वस्तुतस्तत्र प्रतियोगित्वाकाराप्रतिभासाच्चेत्यर्थः ।

ज्ञानस्य निष्प्रकारत्वप्रसङ्गाच्च । तत्र स्वरूपातिरिक्तवैशिष्टचाभावात् । अभाव-स्य भूतलादेश्च अन्योन्याप्रतियोगित्वात् । स्वप्रतियोगित्वाभावाच्च । एवं प्रमेयमिति ज्ञाने विश्वमात्रस्य परमते प्रकारत्वापाताच्च । घटत्वादि-वैशिष्टचस्यापि तत्र प्रतीतेः । ननु तत् प्रमेयत्ववैशिष्टचं न भवतीति चेत् । किं सतः ।

ननु सन्निकर्षविधया यत्प्रतीयते तदेव वैशिष्ट्चं विवक्षितमिति चेत्। यदि विधाशब्दस्य प्रकारत्वसर्थः तिह् आत्माश्रयः । न च परेज्स्य सन्निकर्षे तदिस्त । प्रत्यासींत विना यद्वैशिष्ट्चं प्रतीयते तद्विवक्षितमिति चेत्। तिह् प्रत्यक्षे घटत्वादेः प्रकारत्वं न स्थात् । इन्द्रियसिक्षकर्षादेव तत्सन्निकर्षस्य प्रतीतेः । प्रमेयमितिज्ञाने घटत्वादेः प्रकारत्वे तत्संशयाद्यभावप्रसङ्गात् । ननु तवंशे तत् सत्तानवधारणात्मक-मिति चेत् । तिह् किं प्रकारत्वेन ।

न च स्वाधिकरणे भासमानवंशिष्टचप्रतियोगी प्रकार इति वाच्यम्। पटशौकलचिमत्यादिज्ञाने पटादेरप्रकारत्वापातादिति भावः। किञ्च भूतलं घटरिहतमित्यादौ भूतलघटाभावातिरिक्तवैशिष्टचाभावात् स्वरूपद्वयमेव वैशिष्टचं वाच्यम्।
तत्र घटप्रतियोगिकाभावे भूतलप्रतियोगित्वस्य स्वप्रतियोगित्वस्य चाभावेन तदात्मकवैशिष्टचप्रतियोगित्वस्याप्यभावात् ज्ञानं निष्प्रकारकं स्यादित्याह—अभावेति। किञ्च
भासमानपदेन कि भानविषयत्वमात्रं वैशिष्टचस्य विवक्षितं उत विशिष्य संवन्धविधया भासमानत्वं प्रत्यासित्तं विना भासमानत्वं वा? नाद्यः अतिप्रसंगादित्याह—
एविमित। प्रमेयमित्यत्र प्रमेयत्ववैशिष्टचमेवोल्लिख्यते न घटत्वादिवशिष्टचामित्यभिष्रत्य शङ्कते—-निवति। तथापि प्रमेयत्वप्रत्यासत्त्या तस्यापि भानान् त्वदुक्तलक्षणस्यातिच्याष्तिरित्यभिप्रत्याह—कि तत इति।

द्वितीयमुद्भावयति—वनु सन्निकवैति। कि विधाशब्देन प्रकार उच्यते, अन्यो वा? न द्वितीयः, तस्याप्रसिद्धेरित्यभिप्रत्य आद्ये तस्यैन निरूप्यमाणत्वात् आत्माश्रय इत्याह—यदीति। घटत्वादिविशिष्टज्ञाने वैशिष्टघस्य सन्निकर्यतेन भासमानत्वं चासिद्ध-मित्याह—न चेति। तृतीयपुद्भाव्य निराकरोति—प्रत्यासितिमत्यादिना। सन्निकर्पादेवेति। घटे घटत्वसमवायस्य तत्तादात्म्यस्य वा संयुक्तसमवायरूपात् संयोगरूपाद्वा सन्निकर्षात् प्रतीतेः अन्यथा तस्य ऐन्द्रियकज्ञानविषयत्वायोगादित्यर्थः प्रमेयमितिज्ञाने विश्वस्य प्रकारत्वमिष्टमिति वदन्तं प्रत्याह—प्रमेयमिति। कि प्रकारत्वेनेति। सप्रकारकज्ञानस्यापि सत्तावधारणात्मतयौव संशयादिविरोधित्वेऽखण्ङात्मविषयज्ञानस्यापि सत्ताय-धारणात्मत्वात् संशयादिनिवर्तकत्वसंभवात् कि सप्रकारत्वेनेत्यर्थः। कि तर्हि सप्रकार-धारणात्मत्वात् संशयादिनिवर्तकत्वसंभवात् कि सप्रकारत्वेनेत्यर्थः। कि तर्हि सप्रकार-

प्रकारत्वनिक्वितः

तस्मात् सविषयत्वं सप्रकारत्वं साकारत्वमिति वर्यायाः । प्रतिवक्षानुमानेषु मध्ये ब्रह्मतञ्ज्ञानपक्षकं धर्मिग्राहकप्रमाग गधितम् । सत्यं ज्ञानमनन्ति नित वाक्यतात्पर्यन् गम्यस्यानन्तस्य संसृष्टत्वानुपपत्तेः । अनन्तत्वं हि अभावाप्रतियोगित्वं अन्तशब्दस्य परिच्छेदवाचिनोऽमावपर्यवसानात् । न च ध्वंस एवानन्तः । ध्वंसत्वस्याभावत्व- घटितत्वेत विशिष्टत्य शक्यत्वे गौरवात् । नगरान्तः सीमान्त इत्यादि प्रयोगे तवर्थत्वासंभवाच्च ।

संसर्गामा वित्रासः

अस्तुं तर्हि संसर्गाभाव इति चेत् न। संसर्गाभावस्यै हस्याभावात्। गोरवाच्च। कथं तर्हि अनन्तमाकाशमिति प्रयोगः। न ह्याकाशोऽद्वितीयो भवतीति। न आकाशस्यानित्यत्वात्। प्रचुरव्यवहारानुसारेण लाघवादभाव एवान्त इति निर्णोपते। अमरादिशब्दवत् चिरस्थायितामात्रेणौपचारिकत्वाच्च। ततश्च ब्रह्मादितीयं सत्यज्ञानवाक्यार्थं इति गंसगंसाधन ुमने बाधः।

अतएव द्वितीयादिकमप्यसाधु । एवं वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य इत्यादिस्मृति-बाधितं प्रकृष्टप्रकाशादिवास्यतात्पर्यगोचरे व्यभिचारश्च तस्यासंसर्गत्वात् ।

शब्दालम्बनिमिति वीक्षायामाह—तस्मिदिति । ब्रह्मतज्ज्ञानपक्षकिमिति । सत्यादिवाक्य-तात्पर्यगोचरपक्षकानुमानं वेदान्तजन्यप्रमापक्षकमनुमानं चेत्यर्थः ।

अनन्तस्यापि संसृष्टत्वमिवरद्धमिति राङ्कायामाह—अनन्तत्वं हीति । अभावपर्यव-सानादिति । तथा च अन्योन्याभावस्यापि निषेधेन भेदाभावान्न तदपेक्षःसंसर्ग इति भावः । अभावत्वघटितत्वेने ते । अभावत्वे मित उत्पत्तिमत्त्वं हि ध्वंसत्वं तस्यानन्तपद-शक्यत्वे गौरवात् अभावत्वमेव तच्छक्यमित्यर्थः । प्रतियोगिनि सित अन्यत्र तदभाव-मात्रेणान्तपदप्रयोगादपि न ध्वंसस्तदर्थं इत्याह—नगरेति । तिह् अन्योन्याभावातिरिक्ता-भाव एव तदर्थं इति शङ्कते—अस्ति । अनेकार्थत्वप्रसङ्गेन दूषयित—न संसर्गेति । अन्योन्याभावातिरिक्ताभावत्वादिनाऽ गुगमात् एकार्थत्वमिति शङ्कायामाह—गौ वा-च्चेति । प्रामाणिकं गौरवं न दोषायेति शङ्कते—कथं तहीति । आकाशस्योत्पत्तिविना-शवत्वेन तत्रानन्तपदस्य कथमिप मुख्यत्वायोगात् तत्र तस्यौपचारिकत्वमेव । तत्रश्च रुष्यवानुगृहीतप्रचुरप्रयोगादभाव एवानन्तपदार्थं इत्याह—नाकाशम्येत्यादिना । फश्चित-माह—त्वरुचेति ।

श्रुतिविरुद्धत्वादेव सत्यादिवाक्यपक्षकानुमानमि न साधकमित्याह—अत-एवेति । तत्र साध्यभेदेनानुमानभेदादादिग्रहणम्—श्रुतिवाधितमिति । अहमेव वेद्य इत्येवकारेणात्मातिरिक्तस्य श्रुतितात्पर्यंगम्यत्वनिषेधादित्यर्थः । प्रमाणवाक्यतात्पर्य-गोचरत्वादितिहेतोरनेकान्तिफतामप्याह्—प्रकृष्टेति । द्वितीयहेतोरिप प्रकृष्टादिवाक्य प्रमापक्षकानुमाने प्रथमं सिद्धसाधनम्; ज्ञाने विषयस्यैव प्रकारत्वात् । पारिभाषिकप्रकारत्वस्य निरस्तत्वात्। अप्रयोजकत्वं च सर्वेषां हेतूनाम् । नापि तन्मात्रप्रश्नोत्तरत्वादिति हेतोः सत्यादिवावधेष्वसिद्धिः प्रश्नोपलम्माभावेऽपि अन्यत्रेव प्रकृतेऽपि
तस्य कल्प्यत्वात् । उत्तरं चानन्तवस्तुपरिमित प्रश्नोऽपि तथैव कल्पियनुमृचितः ।
त्वंपदार्थविषयवाक्यपक्षकं चेदमनुमानम् । तत्र कतम इति श्रुतिः न जात्यिमप्राया तस्यास्तिस्मन्नेकस्मिन् न्यायोपवृहितश्रुत्यैव निरस्तत्वात् । किन्तु देहादिश्यो निर्धारकस्वरूपपरा । य च सर्वस्याप्युत्तरस्य प्रश्नर्धामिनिष्ठनिर्धारितैकप्रकारकत्वात् विषद्धो हेतुः ।

उत्तरं प्रश्नतात्पर्यविषयविषयकिमिति हि नियमः। अन्यथा ततोभिन्न विषयत्वेन संशयानपायात्। प्रश्नविषयो धर्मी चेत् स एवोत्तरप्रकारः। धर्मश्रेत् स एवेति न सर्वत्रापि धर्म एव प्रकार इति नियमः। धर्मिमात्रप्रश्ने धर्मवैशिष्ट्य-तात्पर्यान्तरस्य वैयथ्यंप्रसंगाच्च। तेन बिनापि संशयादिनिवृत्तिसंभवा-दित्युक्तम्।

यत्त्रत्रस्य प्रश्नादधिकविषयत्वाभावे उत्तरमेव न स्यादिति तद्यनेन निरस्तम् । ब्रह्मस्वरूपं किमिति जिज्ञासायां तत्यादिवाक्येन सत्यत्वादिसाधारण-

एवं व्यभिचार इति द्रष्टव्यम् । वेदान्तजन्यप्रमा सप्रकारेत्यत्र दोषान्तरमाह—प्रमेति । एवं व्रक्षणवाक्यत्वहेतौ परोक्तदोषान्निरस्यान्यत्रापि तान्निराकरोति—नापीति । अन्यत्रेवेति । भृगुवल्ल्यां अग्रीहि भगवो ब्रह्मोति प्रश्नदर्शनात् ब्रह्मवल्ल्यामपि तस्य गुणोप-संहारन्यायेनान्वयादित्यर्थः । यदुक्तं कल्प्यस्य उत्तरानुसारेण धर्भविषयत्वमिति तत्राह—उत्तरं चेति । त्वंपदार्थे कतम आत्मेति प्रश्नदर्शनात् योऽयं विज्ञानमय इत्यादि-तदुत्तरवाक्येऽखण्डार्थलं साध्यते तत्र नासिद्धिशङ्कापीत्याह—त्वपदार्थेते । तिह वा बहूनामिति सूत्रात् जातिविषयत्वं प्रश्नस्येत्याशङ्क्याह—तत्रेति। अतोऽन्यदात्म्, स एष नेतिनेत्यात्मा, असंगो द्ययं पुरुषः, मायया ह्यन्यदिव, न ह्यस्ति द्वैतसिद्धः, एकमेवा-द्वितीयं, इत्यादिश्चितिशतेः दृश्यत्वादिन्यायोपेतैः आत्मिन वास्तवजात्यादिसंबन्धनिषेधात् न पराभिमतजातिसंबन्धपरेयं श्रुतिः । किन्तु अहमिति व्यवहारविषयतया सजातीयेभ्यो देहादिभ्यो विविच्य त्वंपदार्थस्यासाधारणरूपेण निर्धारणपरेत्यर्थः ।

अत्र परोक्तमिष विरोधं निरस्यति—न च सर्वस्थेत्यादिना । धीममात्रप्रश्नोत्तरस्य धर्मवैशिष्ट्यपरत्वकल्पने प्रयोजनाभावात् गौरवं चेत्याह्—वर्गिमात्रेति । विशिष्टज्ञानं विना संशयिनवृत्त्ययोगात् न वैयथ्यंमित्यत् आह्—तेने ते । आप्तोपदेशजन्यधीमस्वरूप-सत्तावधाराणादेव संशयादेनिवृत्तिसंभवादित्यर्थः—अनेन निरस्तमिति । प्रश्नविषयिनधी-रक्षमेवोत्तरमिति निरूपणेनेत्यर्थः । किञ्च सत्यादिवाक्यस्य धर्मपरत्वे कोविदारोत्तरवत् उत्तराभासत्वं स्यादित्याह् —ब्रह्मस्वरूपमिति । ब्रह्मस्वरूपं न जिज्ञास्यं तस्यानुमानादि-

धर्मकीतंने तदनिवृत्तेरनुत्तरत्वप्रसंगाच्च । न हि ब्रह्मणि सत्ताविधिंगिणि जिज्ञासा मवित । तस्यागमं विनापि निश्चेतुं शक्यत्वात् । हैतुकैरपि वैशेषिकाविभिः तिस्मितस्य शिनिश्चितत्वात् । ब्रह्मणो निर्धमंत्तवाविरूपं त्वागमेन विना केनचि-निश्चेतुं न शक्यम् । अत एव ब्रह्मणःसदाद्यात्मत्वविष्ठितिपत्तिनिरासाय सत्तावि-वैशिष्टचं प्रतिपाद्यत इति निरस्तम् । सत्ताविवैशिष्टचं विना ब्रह्मणः सवाद्यात्मत्वस्य प्रतीतेः । विशिष्टतात्पर्यकल्पने गौरवाच्च । "आत्मन काकाश" इत्यावि - वाक्येनापि आनन्त्योपिपाविषयया प्रपश्चोपाद्यानत्वं वोध्यते । नतु तत्स्वरूपप्रति-पिपाविषयया ''उदरमन्तरं कुष्ते अथ तस्य भयं भवति" इति भेवदर्शनस्य तत्मकरणे निष्दित्वात् । 'यतो वाचो निवर्तन्त इति वाक्येन निष्प्रपश्चानन्दसा-भात्कारात् भयनिवृत्तेश्चोक्तत्वान् । तत उत्तरं केवलपरमेव ।

यत्तु अध्ययनं करोतीत्याश्चिष्यं व्यक्षिचार इति; न, तत्रापि कियव्दाणि-प्रेताष्ट्रयमप्रातिपदिकार्थस्यैव प्रतिपाद्यमानत्वात् । स च प्रातिपदिकार्थोऽध्ययन-त्वादिसंसृष्ट इत्यन्यदेतत् ।

**अड**ण्डार्थेऽनुमानं

तस्मात् सत्याविवाक्यं पदोपस्थापितपदार्थसंसर्गागोचरप्रिमितिजनक पदोपस्थापितपदार्थसंसर्गागोचरतात्पर्यम् एकप्रातिपदिकार्थमात्रपरं वा स्रक्षण-

नैवावगमात् । किन्तु तस्य सत्यत्वज्ञानगुणकत्वादिधर्मवत्त्वं चेत्याशङ्क्य तत्स्वरूपविशे-षस्य ततो निश्चयान्नैविमत्याह्—ब्रह्मण इति ।

ब्रह्मणि सत्यत्वादिवैशिष्ट्यस्याऽन्यतोऽवगमेऽपि तस्य अखण्डत्विविप्रतिपत्तिनिराकरणेन सत्यादिवाक्यमथंविद्याशङ्क्याह्—अत्यविति । भेदग्राहिमानविरोधेन अखण्डब्रह्मणि अन्यतः प्रतिपत्त्ययोगात् सत्यादिवाक्यादेव तत्प्रतीतिर्वाच्या । सा कर्यं तत एवएव बाध्येत्यर्थः । विशिष्टे तात्पर्यायोगादिप मैवमित्याह—विशिष्टेति । जगदुपादानत्वादेरिप श्रुतिगम्यत्वात् कथमखण्डे वेदान्ततात्पर्यमित्याशङ्क्य तस्या अपि निमित्तोपादानकार्यकारणवास्तवभेदिनिरासपरत्वान्न विरोध इत्याह—आत्मन इति । किमत्र
विनिगमकमित्यत आह—उद्यमिति । यतो वाच इत्यत्र आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् इत्यद्वैतब्रह्मसाक्षात्कारादनर्थनिवृत्तिरूपफळध्रवणादप्यद्वैत एव तात्पर्यमित्याह—यत इति ।
परोक्तव्यभिचारान्तरमनुवदिति —यित्विति । किंकरोतीति क्रियमाणस्वरूपस्यैव जिज्ञासितत्वात् उत्तरमिष तन्मात्रनिर्धारकमित्याह—न तत्रापीति । तथाप्यध्ययनत्विशिष्टाध्ययनपरत्वात् सखण्डार्थत्विमित्याशङ्क्य तस्यैवाध्ययनप्रातिपदिकार्थत्वेनोक्तसाध्यवत्त्वात् न व्यभिचार इत्याह—स चेति ।

परोक्तदोषाणामाभासत्वात् अखण्डार्थत्वानुमानमनवद्यमित्याह्—तस्मादिति ।

लौकिकलक्षणवाक्यवत्। प्रातिपदिकार्थमान्नप्रश्नोत्तरत्वाद्वा वाक्यत्वात्। न जासिद्धचादिरित्युक्तम्। न चाप्रयोजकत्वम् अन्यथा स्वरूपजिज्ञासाया अनिवृत्तेः । अनिर्णीते हि ब्रह्मपदार्थे तत्संतर्गस्य वाक्येन प्रमापिधतुत्रशक्यत्वाच्च अलोकिकबह्यनिर्णयश्च सत्यादिवाक्यादेवेति तत् तावन्मात्रनिष्ठं पदार्थप्रतिपाद्य-संसर्गेत्रतिपादनस्य विरम्य व्यापारप्रसंगेनायोगात्।

ननु वृद्धिशाली बह्मयदार्थं इति व्याकरणादिनिर्निर्णोतत्वात् संसर्गनिष्ठं वाक्यनितिचेत्। न सामान्यतोऽवगतब्रह्मतत्त्वस्यैव विशेवनिर्धारणं विनाऽपर्यव-

सा त्।

पर्यवसञ्चपदार्थाभिधानानामेव पदानां संसर्गवोधकत्वात् बृहत्त्वस्य लोके बहुप्रकारस्य दर्शनात् । तथा च व्याकरगादिभिरवगतब्रह्मसत्त्वस्यैवासित सङ्कोच-कप्रमाणे निरवधिकत्वस्यैव युक्तत्वेन सर्वात्मतायोग्यमेव तदिति सत्यज्ञानादि-वाक्यैः सत्यज्ञानानन्तानन्दात्मना प्रतिपाद्यते तेषां भेवे ब्रह्मगः सर्वात्मत्वायोगात । तेषां च श्रुतिन्यायसिद्धतया सत्यत्वात् ।

विशिष्टविषयप्रश्नोत्तरवाक्ये व्यभिचारवारणाय प्रातिपदिकार्थमात्रेत्युक्तम् । सत्यादि-वाक्यस्य संसर्गपरत्वे वाद्यकाभावादप्रयोजकत्विमत्याशङ्क्याह—न चेति। कि ब्रह्म-पदार्थे निर्णिते तत्संसर्गः सत्यादिवाक्याद्बोध्यते उतानिर्णीते ? नान्त्यः, पदार्थनिर्णयस्य वाक्यार्थंबोधहेतुतया तेन विना तदयोगादित्याह—अनिर्णाते हीति । आद्येऽपि कि मानान्त-रात् ब्रह्म निर्णीतं उत सत्यादिवाक्यादेव ? नाद्यः, तस्य तदगोचरत्वात् । द्वितीये ब्रह्म-स्वरूपपरत्वस्यावश्यकत्वात्।

तत्प्रतिपाद्य पुनर्व्यापारान्तरेणास्यैवार्थान्तरप्रतिपादकत्वायोगात् स्वरूपमात्रः निष्ठत्वं सत्यादिवाक्यस्यानिच्छताप्यभ्युपेयमित्याह्-अलौकिकेति । अन्यंत एव ब्रह्म-पदार्थनिर्णयसंभवात् सत्यादिवाक्यं संसर्गमात्रपरिमिति शङ्कते—निनिति । व्याकरणादिना ब्रह्मत्वमात्रं ब्रह्मपदार्थं इति सिध्यति नैतावता तत्प्रतीतिः पर्यवसन्ना । लोके ब्रह्मत्वस्य बहुविधस्योगलम्भात् तद्विशेषाकाङ्क्षणात् । अतः सत्यादिवाक्यादेव तदर्थनिर्घारण-

मित्याह—न सामान्यत इति ।

मास्तु विशेषपर्यवसानमित्याशङ्कायामाह-पर्यवसन्नेति । अन्वयप्रतियोगिता-वच्छेदकविशिष्टार्थोपलम्भे हि पदानामन्वयबोधकत्वं, ततस्व ब्रह्मणोऽपि जीवादिव्या-वृत्तरूपेण ब्रह्मपदादनुपस्थितौ न तत्संसर्गबोधकत्वमित्यर्थः । अथवा सामान्याभिधानस्य व्यक्तिप्रतिपत्ति विना पर्यवसानाभावात् व्यक्तेश्व शक्यसंबन्धितया मानान्तरेणाव-गताया एवापर्यवसानेन लाभात् तदन्वयो वाक्यादवगम्यतः । अलीकिकब्रह्मणस्तु ब्रह्म-पदार्थवृहत्त्वसामान्यापर्यवसानेनालाभात् न तदन्वयस्तद्वाक्यादवगतुं शक्यः। ततश्च व्याकरणादिप्रतिपन्नसामान्यापेक्षितं विशेषस्वरूपपरमेव सत्यादिवाक्यमित्यर्थः। त्वादिवन्मिथ्यात्वेऽपि ब्रह्मणः सर्वात्मत्वसंभवात्र तदभेदः श्रत्या प्रतिपादनीय सत्यादिवान्यवैयर्थ्यंशंक।निरास

यत्तु यतोवेत्युपऋम्य 'तद्त्र' "ब्रह्मवेदं विश्वमिदं वरिष्ठं" इति सामानाधि-

करण्यात् ब्रह्मनिर्णयं इति कि संत्यादिवाक्येन पदार्थपरेणेति ।

तन्त । वाक्यान्तरस्य हि ब्रह्ममात्रपरत्वेनाखण्डार्थत्वे सत्यादिवाक्ये तत् कि न स्यात् । न हि कल्पितजगत्कारणत्वमपि तद्वाक्यार्थी भर्वात । न वा जडस्य सर्वस्य ब्रह्माभेदः तेन सत्याद्यात्मकत्वासिद्धेश्च ।

एतेन क्षित्यादिकारणतया निर्णाते चेतने धर्मिण ब्रह्मशब्दशक्तिनिर्णयात् सत्यादिवाक्यं संसर्गं बोधयिष्यतीति निरस्तम्। औपनिषदस्य मानातन्रा-गोचरत्वात्। अनुमानात्तदसिद्धेष्क्तत्वात्।

तस्मात् सत्यादिवाक्यं ब्रह्मनिष्ठम् एवमस्थूलादिवाक्यमपि । योऽयं विज्ञानसय इत्यादिवाक्यमपि 'कतम आत्मे'ति जिज्ञासितप्रत्यगात्ममात्रनिष्ठं, चैतन्यातिरिक्ते किल्पतेऽपुरुषार्थे तत्र श्रुतितात्पर्यायोगात् । स्वरूपातिरिक्तस्य ब्रह्मणां संबन्धा-मावेन तद्वेशिष्टचस्य प्रमाणश्रुतिप्रतिपाद्यत्वायोगाच्च । ब्रह्मणां निर्गुणत्वश्रुति-विरोधाच्च । ब्रह्मणि विद्यानिति परिमत्यत्र ब्रह्मण एव ज्ञानस्य मुक्तिहेतुत्वावगमात् आनन्वं ब्रह्मणो विद्यानिति ब्रह्मानन्वज्ञानस्यैव भयनिवर्तकत्वश्रवणाच्च ।

न च तत्र ब्रह्मातिरिक्त एवानन्दो वेदितब्यत्वेन निर्दिश्यते । आनन्दाद्धचेव

इत्यत आह — तेषामिति । सर्वात्मकं जगत्कारणं ब्रह्मपदार्थं इति वाक्यान्तरेण वैशिष्टचाव-गमात् सत्यादिवाक्यं संसर्गपरिमिति चोद्यमनूद्य निरस्यति—यत्त्रिवत्वादिना ! कि यतो वे'त्यादिना ब्रह्ममात्रं तात्पर्यतोऽवगतं जगत्कारणत्वादिविशिष्टं वा ? आद्ये रुक्षण-वाक्यत्वाविशेषात् सत्यादिवाक्यमपि तन्मात्रपरमित्याह्—वाक्यान्तरस्येति । द्वितीयं निरस्यति—न वाजडस्येति। तथा च यद्रजतं सा शुक्तिरितिवत् दृश्यमात्रोप-मर्दनेन तद्धिन्ठानात्मैवेदं सर्वमिति वाक्यार्थं इति भावः। ज्ञानानन्दादिभेदभ्रमनिव-र्तंकज्ञानिवषयस्य सत्यादिवाक्यगम्यस्वरूपिवशेषस्य वाक्यान्तरादसिद्धेश्च तस्य नान्य-परतेत्याह—तेनेति । ब्रह्मपदार्थस्यानुमानेनैव निर्णयात् सत्यादिवाक्यमन्यपरमिति तार्किकचोद्यं निरस्यति—एतेनेत्यादिना । निषेधमुखेन तत्पदार्थपरवाक्येऽप्युक्तन्याय-मितिदिशति—एविमिति । त्वंपदार्थशोधकवाक्यमप्यखण्डार्थमेवेत्युपपादयति—योऽय-मित्यादिना । ब्रह्मणः सत्यत्वादिवैशिष्टचप्रतिपादनेऽपि सदाद्यात्मत्वसिद्धेः किमखण्डार्थ-त्वेनेत्याशङ्क्याह—स्वरूपातिरिक्तस्येति । जातिगुणादेः ब्रह्मणि संयोगतादात्म्यसम-वायान्यतमस्य वास्तवस्यासंभवात् अनिर्वचनीयस्य च श्रुतितात्पर्यगोचरत्बायोगात् सर्वात्मत्वयोग्यब्रह्मपदार्थप्रतिपत्ती इतरान्वययोग्यताभावाच्य न तत्परतेत्यर्थः। ब्रह्मातिरिक्तस्यायुरुषार्थत्वं प्रपञ्चयति—ब्रह्मविदिति । ब्रह्मानन्दज्ञानस्येति । ब्रह्मात्मका-नन्दज्ञानस्येत्यर्थः ।

न्त्रहाण आनन्दमिति भेदनिर्देशात् न तयोरभेद इत्याशङ्क्याह—न चेति । न च

खिल्वमानि भूतानि जायन्ते इत्यानन्दस्यैव ब्रह्मात्मतानिर्देशात्। "उदरमन्तर-मित्या" दिश्रुत्या भेददर्शनस्यातर्थं हेतुत्वप्रतीतेश्च। न च तमेवं विद्वानमृत इह भर्वातं इति विशिष्टब्रह्मज्ञानस्य मुक्तिहेतुत्वं श्रुतिमित वाच्यम्। तत्र हि सर्वा-त्मकत्वं पूर्वत्र प्रतिपादितं एवंशब्द आहा। न च सर्वात्मत्वं सित किश्विद्भेदेऽपि सङ्गाच्छते। अतः कित्यतसर्वाधिष्ठानं आनन्दं विद्वानमृतो भवति न तु भिन्नमात्मन-मिति दर्शयन्ती श्रुतिः केवलात्मज्ञानस्यैव मुक्तिसाधनत्वं विषयीकरोति। 'एकधे-वानुद्रष्टव्यमिति ब्रह्मदर्शनस्यैकाकारत्वश्रवणाच्च।

एमधैवानुद्रष्ट्यिम्यस्य तात्पर्यम्

अत्र हि प्रकारार्थः प्रत्ययः। प्रकारश्च ज्ञान आकारः। स च विषय एवेत्युक्तम्। तथा च ब्रह्मदर्शनस्याखण्डविषयत्व एवेकाकारत्व, विशिष्टविषयत्वे तु
अनेकप्रकारत्वप्रसङ्गात्। पराभिमतेश्वरे तदिभमतप्रकारस्यापि बाहुल्येनंकधवेत्ययोगात्। न चैवमप्येकत्वविशिष्टस्यैव प्रकारत्वात् अखण्डार्थत्वक्षतिः एकशब्दस्य सङ्ख्योपसर्जनकवस्तुपरत्वात्। उपसर्जनसङ्ख्यायाः तद्वाक्यशेषेण
बाधितत्वात् एका संख्येतिवत् एकशब्दीपपत्तेश्च।

अत एव धाप्रत्ययार्थप्रकारवैशिष्टचस्य तत्त्वादखण्डार्थत्वक्षतिरिति

भेदिनर्देशिवरोधादेव 'आनन्दाद्धचेवेत्यानन्दगुणकादि कल्प्यत इति वाच्यम् । ब्रह्मण् आनन्दिमन्नत्वे हेयत्वप्रसङ्गात् तयोः सम्बन्धानिरूपणात् चिद्रपब्रह्मभिन्नस्य दृश्यतया मिथ्यात्वाञ्च । वास्तवगुणगुणिभावानुपपत्तेः भेदिनर्देश एव राहोः शिर इतिवत् व्याख्येय इति भावः । तत्प्रकरणे भेदस्य निन्दितत्वादिष तिन्नर्देश औपचारिक इत्याह—उदरिमति । सर्वात्मकत्वं पूर्वत्रेति । पुरुष एवेदं सर्विमिति पुरुषजडभेदिनिपेधात् । 'सर्विणि रूपाणि विचित्य धीरः नामानि कृत्वाऽभिवदन् यदास्ते' इति सजातीयचेतनेनाभेदाभिधानाच्च सर्वात्मत्वमेवापूर्वं पूर्वत्र प्रतिपादितमिति तत्तदेव एविमितिपरामृश्यत इत्यर्थः । आत्मव ज्ञेयो मोक्षाय नान्य इति श्रुतिसामान्यं दर्शयति—एकधैवानुद्रष्टव्यमित्यादिना । एकाकारत्वश्रवणाच्चेति । अवधारणेन नानाकारत्वनिपेधाच्चेति द्रष्टव्यम् । प्रकारार्थे धाप्रत्ययविधानात् । वैशिष्टचप्रतियोगिन एव प्रकारत्वात् कथमखण्डविषयत्वसिद्धिरित्याशङ्मय प्रकारः प्रत्ययार्थं इत्येतदङ्गीकृत्यान्यन्तिरस्यति—अत्र होति । धर्मस्येव प्रकारत्विप परमते इयं श्रुतिरसमञ्जसा स्यात् ब्रह्मणोजनन्तधर्माभ्युपगभात् अवधारणायोगादित्याह—परामिमतेति । प्रकृत्या एकत्वसंख्याभिधानात् तद्वैष्यप्रधमावश्यकममित्यत आह—न चैविमिति । तद्वाक्यश्रेषेगोति । 'नेह नानास्ति किश्वने' त्यधस्तनवाक्येनेत्यर्थः । अर्भदपरो वाज्यमेकशब्द इत्याह—एकिति । तथापि प्रकृत्यर्थे प्रत्यवार्थवैशिष्टघमभ्युपेयमित्यत आह—वाज्यमेकशब्द इत्याह—एकिति । तथापि प्रकृत्यर्थे प्रत्यवार्थवैशिष्टघमभ्युपेयमित्यत आह—अत्र प्रवेति । अवधारणस्य अन्या वाचो विमुञ्चथ इत्यस्य चैतन्यात्ममात्रानिसिहतविषय-

निरस्तम् । वानयशेषाविविरोधात् । "यस्मिन् छोः ृथिवी जान्तरिक्षमीतं मनः सह प्राणेश्च सर्वेः । तमेवैकं जानथ आत्मानं अन्या वाचो विमुश्बेषेति यण्छव्द- निर्विष्टात्मैव जातव्यः नान्य इति विशेषप्रतिपादनाण्य । खुण्वाविप्रपश्चस्या- धेयस्य यच्छव्यार्थत्वाणावात् । नहि यस्मिन्नालने वेववत्तआ ते तदानयेति वाक्यं देवदत्तस्याप्यानयमं प्रतिपादयति । आधेयस्यापि न्नेयत्वे एव एकमिति पदव्वया-योगात् । अन्या वाचो विमुश्चयेति वाक्यस्य निर्विषयत्वप्रसङ्काण्य ।

न चंद्वावयानुपात्तानां तद्विषयत्वं, सत्यत्वावेरिवज्ञेयत्वंप्रसङ्गत् । नचान्यस्य स्वातन्त्र्येण ज्ञानं निष्ध्यते न स्वरूपेणेति वाच्यम् । स्वातन्त्र्यवाचकपदाभावात्, तव मते नित्यस्य कालादेः कथमपि पराधीनत्वानुपपत्तेः । तद्वा एतव्बद्घाद्वयं बृहत्वादित्यद्वियोग्यस्य बृहत एव प्रह्मशब्दार्थत्वाभिधानात् ।तथा अन्यत्रापि 'अथ कस्मादुच्यते परं ब्रह्मोति यस्मात् वृहति वृह्य-तीति सर्वात्मत्वयोग्यं ब्रह्मशब्दो ऽथं वशंयति । ब्रह्मशब्दस्य लक्ष्यमपि सर्वात्मत्वयोग्यकेवलचैतन्यसेव । तस्मादद्वय-एवायमात्मा सन्यात्रो नित्यः शुद्ध इत्यादिश्वतिरिप केवलं वाक्यार्थं वर्शयति । नापि प्रतिकूलतकंपराहितः । तत्र न तावत् यद्वाक्यं तत् संसर्गपरिविति नियमो बाधकः । अप्रयोजकतया नियमाभावात् प्रकृष्टप्रकाशादिवाक्ये व्यभिचाराच्च । न च पद्यार्थस्य वाक्यार्थत्वानुपपत्तिः वाक्यार्थन्वस्याः पदलक्ष्यस्य प्रवाक्यत्वाभावात् पदलक्ष्यस्य च गोकर्मकानयनस्य वाक्यार्थत्वात् । पद्यविधया पदलक्ष्यस्यापि वाक्यतात्पर्य-विषयते वाधकाभावाच्च । पदान्तरवैवर्थ्यं चात्रवानन्तरं परिहरिष्यते ।

त्वान्न वैयर्थ्यमित्याशङ्क्याह-- चैतद्वाक्येति । वृहति वर्धते बृहयति वर्धयति परिणाम-यतीत्पर्यः । ततश्च संकोचकाभावात् निरवग्रहवृद्धिः सर्वात्मत्वयोग्यतैवेति प्रह्मणः सर्वात्मकतयाऽखण्डत्वसिद्धिरित्याहे—सर्वात्मत्वयोग्योमित । सिद्धान्ते ब्रह्मपदस्य लाक्षणि-कथं निर्वचनादर्थंसिद्धिरित्यत आह- -ब्रह्मशब्दस्येति । निर्वचन-प्राप्तवृद्धिकर्तृत्वादिपरित्यज्य पूर्णिचन्मात्रमेव तेन लक्ष्यत इत्यर्थः । एवमखण्डार्थत्वानु-माने विपक्षे वाधकं प्रदर्श्य स्वपक्षे वाधकं निराकरोति—नापीति । ब्रह्मपदार्थस्यते द्वित-वाक्यार्थत्वे पदान्तरवैयर्थ्यापातात् तस्य वाक्यार्थत्वानुपपत्तिरेव शङ्क्याह—न च पदार्थस्येति । कि पदार्थपदेन शक्यं विवक्षितं उत रुक्ष्यम् ? आद्ये प्रकृते नानूपपत्तिरित्याह—वाक्यार्थेति । द्वितीयेऽपि किं पदलक्ष्यमात्रस्य न वाक्यार्थता, उत पदिवधया तल्लक्ष्यस्य ? नाग्नः सर्वत्र वाक्यार्थस्य पदलक्ष्यत्वोपपादनादित्याह्— पदल्क्ष्यस्येति । द्वितीयं निरस्यति —पदविधयेति । पदान्तरवैयर्थ्यमेव बाधकमित्युक्त-मित्याशङ्क्याह - पदान्तरे त । अनेकपदानामेकपदार्थपर्यवसाने वाक्यलक्षणायोगात् तत्त्वानुपपत्तिरिति चोदयति अधेति। आकाङ्क्षादिस्वरूपं दर्शयन् प्रकृते तदभावात् वाक्यलक्षणाभावमाह—तथाहीति । अभिघानस्य किमिदं पर्यवसानमिति वीक्षायामाह— येनेति । येन विना यस्य पदस्य स्वार्थान्वयाननुभावकत्वं इत्यत्र तात्पर्यविषयान्वयाननु-भावकत्विमत्यिप वाच्यम् अन्यया शुक्लाँ गामानमेत्यादा शुक्लपदं विनेतरपदस्य- अखण्डार्थंत्वे बाब्दवोधकारणानाआकाङ्वादीनामनुपपत्तिज्ञाङ्का

अर्थेकार्थत्वे आकाङ्काछभावात् वाक्यत्वानुपवितः । तथाहि-अभिधाना-पर्यवसानमाकाङ्का । वेनचिना यस्य पवस्य स्वार्थान्वयाननुभावकत्वं तवपर्य-वसानम् । अन्वयवाधाधावो योग्यता । अन्वयप्रतियोग्युपस्थितिरासितः । अभेव-वाक्यार्थे च अन्वयाभावादाकाङ्काद्यभावः इति ।

अखण्डार्बाङ्गीकारेपि आकाङ्श्राय् प्रवस्तिरूपणम्

भैयम् । तात्पर्यगो वरस्यैवाद्यान्वयपदेन विवक्षितत्वात् । आसत्तिश्च पदार्थोपरिथितः । न सैवमपि सत्यपदलक्ष्यतावन्यात्रत्वाद्वास्यार्थस्य पदान्तरं विनाऽननुभावकत्वं नास्तीति बाच्यम् । पदत्वेम स्मृतिहेतोः पदान्तरेण विनाऽनुभवाजनकत्वात् । तदाहुः पदमभ्यधिकाजाचात् स्मारकाञ्च विविच्यते । इति । बिनिगमकाषावाच्य । ज्ञानादिपदसम्भिन्याहारं विना सत्यादिपदानामर्थविशेषे लक्षणाभावाञ्च वाक्यार्थलाभोऽपि । न च पदार्थे वाक्यस्य तात्पर्य नास्तीति वाच्यम् ।
यतो न पदार्थतिरिक्तत्वं तात्पर्यगोचरत्वे प्रयोजकं वायोः भ्रोपिक्टत्वेन, विषस्य
भक्षणेन संसर्गे तदभावात् । तत्कस्य हेतोः ? प्रयोजनवत एव प्रमाणशब्दतात्पर्य-

स्वार्थान्वयाननुभावकत्वाभावात् शुक्लपदेऽनाकाङ्क्षाप्रसंगात् । ततश्च लाघवात् यस्य तात्पर्यगोचराननुभावकत्वं इत्येवाकाङ्क्षालक्षणं तथा विना योग्यता । तथा वान्यार्थप्रतिपत्युपायपदायोप-तात्पर्यगोचरार्थावाघ एव स्थितिरासित्तिरित्यखण्डपराणामप्याकाङ्कादिमत्त्वात् न वाक्यत्वविरोध इत्यभि-प्रत्याह—मैविविति । सत्यादिपदस्य पदान्तरेण विना तात्पर्यार्थगोचराननुभावकत्व-रूपाङ्क्षा नास्त्येव । तत्र एकैकपदलक्ष्यव्यतिरिक्तस्य तात्पर्यविषयस्याभावात् तत्लक्ष्यस्य पदान्तरं विना तेनैवानुभवसंभवात् इत्यागङ्क्य पदमातस्य स्मारकत्वात् पदान्तरं विनाऽननुभावकत्वात् मैविमित्याह्—न चैविभत्यादिना । तर्हि सत्यं ब्रह्मेत्येतावतैवा-नुभवोपपत्तौ किमितरेणेत्यत आह - विनिगमकेति । ननु आकोङ्क्षालक्षणेऽननुभावकत्वं अज्ञापकत्वमेव तत्रश्चैकस्यैव पदस्य लक्षणया तात्पर्यविषयाऽर्थंस्म।रकत्वात् नाकाङ्क्षेत्या-शङ्क्याह—ज्ञानादीति । एकौकपदप्रयोगे रुक्षणैवानुपपन्ना । अनुपपत्तिप्रतिसन्धानाभावात् ज्ञानादिपदसमिषव्याहारं विना वाक्यार्थंब्रह्मस्वरूपविशेषानवगमेन तस्य मुख्यार्थं संबन्धाप्रतीतेश्च । नाप्येकैकपदलक्यावगमात् ज्ञानाद्यभेदसंशयादिनिवृत्तिः तत्र तस्य सत्तानवधारणात्मकत्वात् । न चानन्तपदादेव ज्ञानाद्यात्मत्वसिद्धेः नेतरापक्षेति वाच्यम् । ज्ञानादेमिथ्यात्वेऽपि ब्रह्मानन्त्योपपत्तेः । अतो नैकैकपदात् वाक्यार्थब्रह्मसिद्धिरित्यर्थः ।

ननु पदार्थस्य वाक्यतात्पर्यगोचरत्वमेवानुपपन्नम् येन तत्प्रतिपादने नान्यापेक्षा-स्यात् इति नेत्याह—न चेति । किं पदार्थातिरिक्तत्वस्य तात्पर्यविषयत्वप्रयोजकत्वात् पदार्थे तात्पर्याभावः किं वा पदार्थत्वस्य तदभावप्रयोजकत्वात् ? नाद्य इत्याह—यत गोचरत्वात् । एवं पदार्थत्वभिष वाक्यतात्पर्याभावे न प्रयोजकं, वाक्यजन्यपदार्थ-ज्ञानेन परमपुरुषार्थलाभे वाक्यार्थं इव तस्त्रिक्यपुपक्रमादितात्पर्यस्यावश्यं वक्तव्य-त्वात् । अस्ति चात्र सत्यादिवाक्यार्थज्ञानात् सत्याद्यात्मस्वरूपाज्ञाननिवृत्तिः । तेन विना ज्ञानानन्दादिभेदश्चमानिवृत्तेः ।

एतेन अनु । पत्तिप्रतिसन्धानाथं पदान्तरसमिन्याहार इत्येतत् सहः श्रुत-पदानां बोधकत्बन्युत्पत्तिविरुद्धमिति निरस्तम् । घोषादिपदस्येवानुपपत्तिप्रति-सन्धानद्वारा बोधकत्वात् । अत एवाखण्डवाव्यार्थे न पदान्तरवेयर्थ्यम् । सत्यादिपदं विनाऽभिप्रतेनब्रह्मस्वरूपासिद्धेः । वाज्यैकदेशस्यैव चैतन्यादेः घटोऽनित्य इत्यत्र-घटस्येव लक्ष्यत्वात् ब्रह्मणः गङ्गापदलक्ष्यतीरस्यागङ्गात्ववत् नाप्रकाश। द्यात्वस्त्वम् । सत्यादिपदानां निविशेषपरत

एतेन ज्ञानादिपदेः सत्यपदवाच्यमेव बोध्यते अन्यद्वा ? आद्ये तद्वैयध्यम् द्वितीये सिवशेषता इत्यर्वाचीनवचनं निरस्तम् । यस्त्वखण्डवावयार्थस्य स्वप्रकाश-त्वात् वेदान्तवाक्यं व्यर्थमित्यर्वाचीनप्रलापःस स्वप्रकाशेष्यविद्याप्तभर्थनेनासक्वित्रिरस्तः । विचारात् प्राक् वाक्यीयं प्रमाणज्ञानं सत्यज्ञानानन्दाद्वितीयब्रह्माभिन्न-जीवस्वरूपगोचरमि सत्तानिश्चयरूपं न भवतीति न विचारादिवयर्थ्यम् ।

इति । तात्पर्यंगोचरत्वप्रयोजकं दर्शयन् द्वितीयमपि निराकरोति—प्रभोजनवत इत्यादिना । प्रयोजनमपि संसर्गताज्ञानादेव भवति न पदार्थज्ञानादित्यत आह्—अस्ति चेति । पदार्थज्ञानाधीनप्रयोजनस्य पदमात्रादेव संभवात् वाक्यं व्यर्थमित्याशङ्क्याह्—तेन विनेति । पदान्तरेण विना लक्षणेव नावतरति।तस्यां प्रवृत्तायामपि एकैकस्मात् पदात् सत्यत्वादि-विशिष्टवाचकात् तत्तद्विशेष्यमात्रमेव ज्ञायते । तावता च तदभेदाज्ञानसंशयाद्यनिवृत्तेः तिन्वर्तकज्ञानं वाक्यैकसाध्यमित्यर्थः । पदान्तरं विना लक्षणा नावतरतीत्यत्र परोक्त-चोद्यमन्द्य निरस्यति—एतेनेति। एवं सत्यादिपदानां परस्पराकाङ्क्षोपपादनात् अन्यतर-वैयर्भ्यशङ्का दूरनिरस्तेत्याह्—अत एवेति।

त्रह्मणो ज्ञानादिपदलक्ष्यत्वे अज्ञानाद्यात्मत्वापात इत्येतत् भागत्यागलक्षणाभ्युपग्मादेव निरस्तिमत्याह्—वाच्येकदेशस्येति। लक्ष्यवयस्य वाक्यार्थत्वोक्तेः नवीनप्रलाणेऽपि निरस्त इत्याह्—एतेनेति। ज्ञानादिपदलक्ष्येक्यस्यापि स्वप्रकाशत्वात् तत्र वाक्यमस्यभित्येतत् प्रागेव निरस्तिमत्याह्—यस्त्विति। वाक्योत्याखण्डविषयकज्ञानस्य पुरुषार्थहेतुत्वे तस्य विचारात्प्रागेवोत्पत्तः विचारादिवि। वाक्यार्थे उद्देश्यविधयभावनियमात् एकपदार्थमात्रे तदसंभवात् कथं तस्य वाक्यार्थत्व-मिति चोद्यमनूद्य प्रसिद्धचप्रसिद्धिमात्रापेक्षत्वादुद्देश्यत्वादेः तयोश्च कल्पितभेदेनाप्युपपत्ते न विरोध इति परिहरति—यत्त्वित्यादिना। लक्ष्ये लक्षणानुपपत्तिरेव बाधिकेत्या-

अ व्हायंत्वे वस्त्वसिद्धः (पू०)

यत्तु वाक्यार्थस्यैकत्वे उद्देश्यविधेयभावाभावत् ब्रह्मस्वरूपासिद्धिरिति । तत्र । यिच्छद्रं तत् खं इत्यादिवत् भेदभ्रमदशायां यत् सत्ज्ञानमानन्दश्च तत्ब्रह्मोति तद्भावस्य सत्त्वात् । तावतेव ब्रह्मस्वरूपबुभुत्साशान्तेः संभवात् । न च सर्वपदे- व्वेकस्मिन् वाक्ये ब्रह्मलक्षणानुपपितः लाक्षणिकपदस्यान्त्र अन्व व्वोधजनकत्ववत् प्रकृतेप्यभेदबीधकत्वोपपतेः । न चान्यत्र सर्वपदलक्षणाऽदृष्टिति सा बुद्या । एकपद- लक्षणाया अप्यन्यत्रादर्शनात् गङ्गायां घोष इत्यत्रामावप्रसङ्गात् । अनुपपत्तिश्च तुल्या । विषंभुङ्क्ष्वेत्यत्र दृष्टत्वाच्च ।

यत्त्वर्वाचोनः प्रकृतात् शत्रुगृहभोजनात् विवभक्षणस्येष्टसाधनत्वोक्त्या तद्भोजनस्यानिष्टसाधनताऽऽक्षिप्यते । न तु वाक्येनाकर्तव्यता लक्ष्यते । यद्वा तत्र विषशब्देन द्विषवदत्रं लक्ष्यते विधिप्रत्ययेन च निषधो लक्ष्यते भूजिद्यातुर्मुख्य एवेति न सर्वपदलक्षणा । अथवा अविमदानीं महचं कुद्धः आप्तत्वे सित प्रमाण-विरुद्धकर्तब्यताभिद्यायित्वात् । क्रोधश्चात्र सिन्नहितक्षोजनादेव मिन्नहितहेतुत्यागे-नावृष्टकल्पनायोगात् । अती न सयेदं कार्यनित्यनुमितिरेवात्र मानमिति ।

विषंभुड्रदेचेत्यादिषु सर्वेपवल शणाखण्डनस्य दूवणम्

तदसत्। तत्र न तावत् आक्षेपात् भोजननिवृत्तिसिद्धिः आप्तोक्तत्वेन

शङ्क्य लक्षकस्याप्यनुभावकत्वोपपादनात् मैवमित्याह—न च सर्वेत्यादिना । सर्वपदलक्षणायाः अन्यत्राहष्ट्या अननुभावकत्वात् सर्वपदानां लक्षकत्वे वाक्यार्थबोधानुपपत्तेः
साऽनुपपन्नेत्याशङ्क्याह—न चान्यत्रेति । अन्यत्रादर्शनादिति । गङ्गायां याद इत्यादौ
गङ्गापदलक्षणाऽदर्शनादित्यर्थः । गङ्गायां घोषाधिकरणत्वानुपपत्त्या तस्य लक्षणाऽऽविश्यकी चेत् प्रकृतेपि अखण्डतात्पर्यानुपपत्त्या सर्वपदलक्षणाऽत्रश्यिकीत्यभि त्याह—
अनुपपत्तिश्चेति । मञ्चाः क्रोशन्तीत्यादौ एकपदलक्षणा दृष्टेत्याशङ्क्य तिह्
अनेकपदलक्षणापि दृष्टेत्याह—विर्वामति।विषं भुंङ्क्ष्वेत्यत्रापि न सर्वपदलक्षणातत्र विषभोजनस्यैवाभिधानात् अर्थादनुमानाद्वाशत्रुगृहभोजनेऽनिष्टसाधनताप्रमितेः तस्याः
शाब्दत्वेऽपि भुङ्क्ष्वेत्यत्र प्रकृतिर्भुख्यवेति नवीनोक्तमनूद्यापवदित—यत्त्वित्यादिना ।

कि वाक्यस्य विशिष्टार्थंपरत्वाभावबोघदशायां आक्षेपः, तत्परत्वबोघदशायां वा ? नाद्यः आप्तवाक्यत्वेन निश्चितं नैर्थंक्यबुद्धचनुदयादित्याह—अप्तोक्तत्वेनित । तद्बुद्धिमभ्युपेत्याप्याह—तत इति । न हि शुकादिवाक्यतृत्यतया ज्ञाताद्वाक्यादाक्षेपावतार इत्यर्थः। नन्वाप्तस्य सतः प्रमाणविषद्धार्थोक्त्यन्यथान्पपत्यैवार्थान्तरं कत्प्यते । शुकादिवाक्यां तु नैविमित्याशङ्क्य लक्षणाबीजानुपपत्त्यैव अर्थान्तरसिद्धौ गङ्गायां घोष इत्यादा-

प्रतिसन्धीयमानस्य वाक्यस्य नैर्थंक्यज्ञानायोगात् । तत आक्षेपायोगाच्च लक्षणा-मात्रस्योच्छेदप्रसङ्गाच्च । सार्थंकत्वज्ञानदशायां प्रतोयमानार्थंगधात् लक्षणंव कक्तव्या । नापि भूजिर्मुख्यः । शत्रुगृहे जलमपि न पेयमित्यभिप्रायेण हि विषं भुड्-क्ष्वेति प्रयुज्यते । तत्र कथं धातुर्मुख्यार्थः भक्षणपानयोभेंदात् हेतुरप्यसङ्गतः, वाक्य-श्रवणेऽपि हि नियमेन व्याप्त्यादिप्रतिसन्धानकत्यने जितं वैशेषिकेन । न वा लक्षणामात्रं सिध्यति । कथिन्तदनुमानसंभवात् । तस्माद्वाक्यमेव सर्वपदन क्षणया शत्रुगृहभोजनादि बारयतीति विलब्दम् । सर्वपदलक्षणायां पदद्वयलभाषामित्र बाधकाभावेन न सर्वपदलक्षणेति त्वत्प्रिक्षयाया उपेक्ष्यत्वात् । वायुर्वे क्षेपिक्टेति वाक्यस्य प्राशस्त्यलक्षकत्वाच्च ।

एतेन सत्यादिवाक्यस्थसर्वपदानां लक्षकत्वे ब्रह्मणो भेवे कथमनन्तशब्द-विरोध उद्भाव्यते । न च लाक्षणिकमप्यनन्तपदंभेदेन विरुध्यते । कथं वा ब्रह्मणः सत्यज्ञानाद्यात्मत्वे इयं श्रुतिरुपन्यस्यते । निहं सत्यादिपदलक्ष्यस्य सत्याद्यात्मत्व-मिति नवीनोक्तं निरस्तम् ।

आनन्दाद्यात्मब्रह्मेव हि सत्यज्ञानादिपदेलँक्षणया प्रतिपाद्यत इत्यसकृदुक्त-मिति भवति तद्वाक्यं प्रमाणम् । स्रक्षणाबीजं च तात्पर्यानुपपत्तिरित्युक्तम् । एतदेव बाक्यस्य प्रामाण्यानुपपत्तिर्रक्षकणाबीजमित्याचार्यवचनादवगम्यते । अवाधितार्थ-

विष तथैव तीरादिसंसर्गसिद्धेः हतेयं त्वन्मतलक्षणातपस्विनीत्याह—लक्षणेति । द्वितीये आह्—सार्यकत्वेति । शाब्दत्वेऽपि भुजिधातुः मुख्येत्युक्तं निरस्यति—नापीति । पानादाविष भुजिधातुर्मुख्य इत्यत आह्—मञ्चणेति । पानभोजनलेहनचोषणानामसांकर्येण लोके सिद्धत्वात् भुजिधातोः न पानादौ शक्तिरित्यर्थः । अनुमानात् विषवदत्तस्याभोज्यता-प्रतोतिरिति पक्षं निरस्यति—हेद्वरपीति । जितं वैशेषिकेणेति । विषवाक्यवदेव सर्ववाक्यानामपि जिज्ञासितार्थोपस्थापनेनान्यथासिद्धेः व्याप्तहेतुवलादेव वाक्यार्थप्रतीति-सिद्धेः शब्दस्य पृथक्प्रामाण्यायोगाच्चेति भावः । आप्तस्य प्रमाणान्तरविषद्धोक्त्यनुपपत्तेः लक्षणाबौजत्वात् ततस्तामपहायार्थान्तरानुमाने न क्वापि लक्षणा सिद्ध्येदिन्त्याह् —न वेति । दृष्टान्तसमर्थनमुपसंहरति—तस्मादिति ।

किन्त अनेकपदलक्षणाया अन्यत्रादर्शनेऽपि पदैः विषवाक्यादावभ्युपगमात् अन्यत्रादृष्टापि सर्वपदलक्षणाः सति कल्पकेऽभ्युपेयेत्याह् — सर्वपदेति । भट्टमते वाक्येपि लक्षणाऽभ्युपेतेत्याह् —वायुरिति । सत्यादिवाक्यलक्षणायाः परोक्तानुपपत्त्यन्तरमप्युक्तिविद्या निरस्तमित्याह्—एतेनेति । तथापि मुख्यार्थान्वयानुपपत्त्यभावात् कथं सर्वपदन्तक्षणोद्यत्राह्— १ प्रामाण्यानुपपत्तिर्लक्षणाबीजमिति सिद्धान्तविद्वचन-विद्वपित्याशङ्क्याह्—एतदेवेति । सन्त्वादिति । विषस्यापि भुक्तिकर्मत्वयोग्यतया बाधान्ति

कत्वगात्रप्रामाण्यस्य विषंभुङ्क्वेत्यादाविष सत्त्वात् । तात्पर्यविषयीभूते प्रामाण्या-नुपर्वत्तिस्सु तात्पर्यानुपपत्तिरेव । तस्मात् पदायंशोधकवाक्यमखण्डायंनिष्ठम् ।

सगुणवाक्यं तु संसर्गनिष्ठं, तेन विनोपासन।सिद्धेः तस्यापि परमतात्पर्यं ब्रह्मण्येव ब्रह्मसाक्षात्कारादन्यत्र परमपुरुवार्थासिद्धेरिति ।

तत्त्व । दिवाक्यानामखण्डार्थतानि०

एवं तत्त्वमादिवाक्यमप्यखण्डार्थम् अकार्यकारणद्रव्यविवयसमानाधि-करणवाक्यत्वात् सोऽयं देवदत्त इति वाक्यवत् । औपाधिकभेदवत्पवार्थसमानाधि-करणवाक्यत्वाद्वा महत्खं कुंभखं इतिवाक्यवत् । न चासिद्धः, जीवपरयोः कार्य-कारणत्वाभावान् गुणाद्यतिरिक्तत्वाच्च । नापि तयोः स्वाभाविको भेद इत्युक्तम् । नापि विरोधः साध्याभावव्याप्यत्वस्याभावात् । नाप्यनैकान्तिकः विपक्षावृत्तेः । नापि वाक्यत्वादिना सत्प्रतिपक्षता, अप्रयोजकत्वात्तस्य । प्रकृष्टप्रकाशाविवाक्ये व्याभचाराच्च । नापि वाधः, जीवपराभेदस्य निरूपितत्वात् । नापि वृष्टान्तस्य साध्यवैकल्यम् । तदेतत्पदद्वयलक्षितदेवदत्तैक्यस्य तेन प्रतिपादनात् । तथाहि-च तावत् तद्देशकालविशिष्टस्यैतद्वेशवैशिष्ट्यं वाक्येन प्रतिपादते, किञ्च

भावादित्यर्थः । परमप्रकृत्नभुपसंहर्गत--तस्मादिति । ननु सत्यकामः सत्यसंकल्प इत्या-दीनां तत्तत्रदार्थविषयाणां लक्षणयाऽखण्डपरत्वे उपासनाविधिवयर्थ्यमित्याशङ्क्य तत्रावान्तरतात्पर्यात् न विरोध इत्याह—सगुगोति ।

इदानीं सर्वशिषिभूतमहावाक्यानामप्यखण्डार्थंत्वं साध्यति—एवभिति । परस्परं कार्यकारणभावरहिते ये द्रव्ये तद्विषयसमानाधिकरणवाक्यत्वादित्यर्थः मृद्धटः नील-मृत्पलं राज्ञः पुरुष इत्यादिवाक्येषु व्यभिचारवारणाय यथाक्रमं विशेषणानि । हेत्वन्तर-माह—औपाधिकति । औपाधिकभेववन्तौ यौ पदार्थौ तद्विषयसमानाधिकरणवाक्यत्वा-दित्यर्थः । अत्र घटाकाशः शरावाविच्छन्नवाक्याद्भिद्यते इति वाक्ये व्यभिचारवारणाय सामानाधिकरण्यवम् । पूर्वोपपादितपर्याक्षोचनयाऽत्रासिद्धः स्यादिति शङ्कानवकाश इत्याह—न चाविद्धिरित्यादिना । न च प्रत्यक्तह्मणोरभेदेन द्वित्वाभावादिसिद्धिरिति वाच्यम् । किल्पतभेदादिण द्वित्वोपपत्तोः । अत एव न साधनवैकल्यमपोति भावः । सोऽयमित्यत्र तत्तादिवैशिष्टघप्रतीतेः साध्यवैकल्यमित्याशङ्क्याह—नापि दृष्टान्तरयेते । मुख्यार्थान्वयेऽनुपपत्त्यभावात् न तदेतत्यदयोः लक्षणेत्याशङ्क्याह—तयाहीति । कि तद्देशकालविशिष्टानुवादेन तस्यैतदेशादिवैशिष्टचं प्रतिपाद्यते, उत एतदेशादिविशिष्टस्य तद्देशादिवैशिष्टचं, कि वा तदेतदेशकालादिविशिष्टयोदभेदः अथवा तत्कालोपलक्षिनतस्य तत्कालविशिष्टाभेदः आहो एतत्कालोपलक्षितस्य तत्कालविशिष्टाभेदः इति विकल्पानिभित्रत्य क्रमेण दृषयिति—न ताविदित्यादिना । तद्देशकालप्रसंगादिति ।

तत्तावेरतीतत्वेऽि यवन्विततया ज्ञात एव तात्पर्यविषयीभूतेतरान्वयधीः तिद्वशेषणं इत्येवं स्य विशेषणत्वस्य संभवात्। न च विधेयान्विय विशेषणं शब्दो नित्य इत्यादौ शब्दत्वादायक एप्तेः। नापि विधेयान्वयम् क ले सदेव विशेषणं 'दण्डी भविष्यति' दण्ड इतः अस्तीत्यादा-वन्याप्तेः। नापि विधेयान्वयप्रति । गितावण्छेदकं प्रत्याय्य व्याबृत्त्यधिकरणता-वण्छेदकं वा अवच्छेदकत्वस्यान्यू नानधिति रिकतदेशकालत्वरूपत्वे तस्य सास्नादिमान् गोरित्यादिलक्ष्यतावण्छेदकं रूपविशेषणेषु सत्त्वेऽि गौः शुक्ल इत्यादावण्याप्तिः यद्वत्त्या ज्ञात एव वदत्वमधीः तत्वं चेदवण्छेदकत्वं तिद्वाप्यस्ति। निहं तत्तावत्त्वेनाजाते इदन्त्वधीः अनिदंव्यावृत्तधीर्वा। तस्मादतीनमि यदन्वितत्याज्ञात एवत्याद्युक्तलक्षणमयुक्तं चेत् विशेषणमेव तद्युक्तं चेत् वर्तमानमिप अविशेषणने मेवेति।

सं।ऽयंदेवदत्त इत्यादिरयं:

उच्यते—सोऽयिमित पदद्वयं तत्तंदन्ते एकवृत्ती इति बोधयित, उत लीऽय-मित्येव प्रतीत्याकारः, वाक्यतात्पर्यमेकवृत्तित्व इति । नाद्यः, तयोः पदार्थौपसर्जन-

अन्यथा तत्कालादिविशिष्टे एतत्कालादिवैशिष्टचायोगादिति भावः एवमुत्ररत्रापि द्रष्टव्यम् । कल्पद्वयेऽपि साधारणं दोषमाह—समानाधिकरणेति । किन्चिद्विशिष्टे किन्चि-द्वैशिष्टचमात्रविधाने गवानयनादिवाक्यवत् वैयधिकरण्यं स्यात् । अतः सामानाधि-करण्यादभेदपरत्वमास्थेयमित्यर्थः । विशिष्टयोरभेदोप्यसंभवीत्याह—विशिष्टस्येति । तद्भेदादिति । तयोर्विशिष्टयोर्भेदादित्यर्थः । न चाद्यपक्षे विशेष्यमात्रस्याभेदोऽस्तीति वाच्यम्। तथापि विशिष्टवाचकपदाभ्यां लक्षणां विना तन्मात्राभेदवोधायोगात्। नहि पदार्थैकदेशेन पदार्थैनदेशस्य वाक्यादन्वयो भवतीति भावः। पञ्चमं निरस्यति— अतएवेति । इदानी तत्कालाभेरप्रसङ्गादेवेत्यर्थः। फलितमाह—तस्मादिति । नवीन-प्रलापनिरासेन उक्तं द्रढियतुमनुवदित - याच्यित्यादिना । नित्वत्यस्याखण्डार्थत्विमित्य-नेनान्वयः तदम्वयस्तेन विशिष्टेनान्वयः, तत्तेदन्तयोः असमानकालीनत्वेऽपि तद्वि-शिष्टयोरैक्यं संभवतीति वक्तुं तयोर्विशेषणत्वमुपपादयति -- किञ्चेत्यादिना । दण्डी-भविष्यतीत्यादिना प्रागभावादेविधयत्वात् तत्समये दण्डाभावादव्याप्तिरित्यर्थः। प्रत्याय्या-प्रत्यायितव्या या ब्यावृत्तिः इतरमेदः तदधिकरणतावच्छेरकं वा विशेषणं नेत्यन्वयः। गौः शुक्छ इत्यादिष्विति। तत्र शौक्लघस्य गौत्वान्यूनानधिकदेशादिमत्वा-भावादित्यर्थः । वर्तमानमगीति । दण्डादिकमित्यर्थः । विकल्पासहत्वाभैतदपीत्याह -उच्यत इत्यादिना । वाक्यतात्पर्यमित्यपि द्वितीयशेषमेव । सिद्धान्तवैलक्षण्यायोक्तं पदार्थोपरञ्चतयेति । तदिदंशब्दयोः तत्तादिविशिष्टे सामर्थ्यप्रहात् ताग्यां तत्तादेःप्राधा-

तयोपस्थितत्वात् । एकत्वरूपाभेदस्य वाक्यावन्येनानुपस्थितेः । वाक्यादेव तत्सिद्धौ वाक्यमखण्डार्थनिष्ठमेव । न च तत्तेदन्ते देवदत्तवृत्ती इति प्रतिपादयतीति वाक्यम् । वाक्याद्भदेवस्रमानिवृत्तिप्रसङ्गात् । बृत्तिपदाभावाच्च । द्वितंथे यदि तात्पर्यकल्पनं लाघवेन विशेषणीभृताभेद एव तदस्तु ।

तस्याभेदपरता

अपि च समानाधिकरणवाक्यतय। इभेद एव तात्ययंम् । तत्र च विशिष्टा-भेदे विशेषणयोरप्यन्वयो वाच्यः । पदार्थेकदेशेऽन्वयाव्युत्पत्तेः विशेषणयोश्चा-भेदाभावे तदवछेदकतया नीलगुणोत्पलयोरिव वाच्यः अवच्छेदकत्वं च अवच्छेद्या-न्यूनकालीनत्वमेव ।

नतु यद्वत्तया ज्ञात एव यदन्वयधीस्तत्वं; उपलक्षणस्याप्यवच्छेदकत्वे त विशेषणत्वप्रसङ्गात् । न हि काकवत्ताज्ञानं विना काकवद्देवदत्तगृहमितिधीर्भवति । च चा तत्संशयादिनिवृत्तिःतच्चावच्छेदकत्वं न तत्तेदन्तयोरस्ति तयोरभेदात् पूर्व-

म्येनो पस्थित्यसंभवेन तिष्टिशेष्यान्वयबोद्यायोगात् । अतः तत्तेदन्तयोः प्राधान्येनो-पस्थित्यर्थं त्वयापिपदद्वयस्रकाणा वाच्येति भावः । अस्तु पदद्वयस्रकाणा तथापि तत्तादेरेक-वृत्तित्वबोद्यनान्नाखण्डार्थतेत्याशङ्क्ष्मण्ड---एकत्वरूपेति । तत्तेदन्ताद्याश्रयभेदवोद्या-भावात् तत्तदन्ते एकाश्रिते इतिद्योनं स्यादित्यर्थः । वाक्यमेव तदाश्रायाभेदं प्रतिपाद्य-तयोसन्निष्ठतामपि बोद्ययतीर । शब्द्वचाह—वाक्यादेवेति । शब्दस्य विरम्य व्यापारा-योगात् तत्तेदन्ताश्रयत्वस्याभिन्नयोरेव सिद्धत्वाच्च तदैक्य एव वाक्यपर्यवसानं न विशिष्टपरतेव्यर्थः ।

अभेदवाचकपदाभावेपि देवदत्तपदश्वणात् तद्वृत्तित्वं तत्तादेवेध्यित इत्याराङ्क्याह्—न च तत्तेति । मेर्भ्रमानिवृत्तिप्रसंगादिति । देवदत्तद्वयाश्रितत्वेऽपि तदुपपत्तेरित्यर्थः । द्वितीये तात्पर्यंमेकवृत्तित्व इत्यत्र एकपदेन भिन्नाभिन्नित्रिणिष्टाकारो
विविक्षतः उत्त अभिन्नविशेष्यमात्रं, आद्ये स्विविशिष्टे स्नवृत्तेवीधितत्वेन तत्र तात्पर्यायोगादित्यभिप्रत्य द्वितीये पदद्वयलभणां विना विशेष्यमात्राभेदप्रतीत्ययोगात् सा
आविश्यकी तत्त्रच नाघवादायातोविशेष्याभेद एव तात्पर्यं प्रत्याय्यम् । न तु तत्तादेः
तदवृत्तित्वेऽपि गौर्पात् तस्याधिकत्वाच्चेत्याह—द्वितीय इति । विशेषणीभृतेति । एकवृत्तित्व इत्यत्र एकपदोपात्तविशेषणीभृताभेद इत्यर्थः । परोक्तविशिष्टाभेदमपि
दूषियनुमाह—अपि चेत्यादिना । अवच्छेद्यान्यूनकालीनत्विमिति । शौक्लूयस्यापि यावद्द्रव्यभावित्वेन गोपिण्डावच्छेदकत्वात् न तत्राव्याप्तिरिति भावः । उपलक्षणेऽपि परोक्तविशेषणाभेदमात्रस्याऽन्यतोऽवगमात् तत्र वाक्यं व्यर्थमित्याशङ्क्य भेदोपाधिपरामर्शपूर्वकं पूर्वमभेदेनानिधगतेः ततस्संशयाद्यनिवृत्तेः तिन्नदर्गनसमर्थं ज्ञानं वाक्यकसाध्य-

कालीनत्वाभावात् । अतो लक्षणयाऽभेदमात्रं वाक्यार्थं इत्यखण्डार्थता । अभेदश्च न संसर्गं इत्युक्तमः पदार्थानधिक विषयत्वेऽपि वाक्यस्य वाजितरोत्या तत्र सत्ता-निश्चयरूपा धीः भेदश्चमनिवृत्तिश्चोपपद्यते । एवं च यत्र धर्मस्य नाभेदावच्छेदकत्वं तत्र सर्वत्रापि न विशिष्टाभेदः । न चैवं सामानाधिकरण्यविरोधः भिन्नप्रवृति-निमित्तानामेकवृत्तित्वस्य अखण्डार्थत्वेऽप्यनपायात् प्रत्युत तत्रव तन्मुख्यम् । अन्य-त्राभेदस्यैकपदार्थरूपस्य मुख्यस्यासंभवात् ।

यत्तु नवीनोक्तम् ---यद्यपि विशिष्टं पदार्थान्तरमित्यावयोर्मते समं तथापि धूमाग्न्योभेंदेऽपि धूनवानग्निमानिति सामानाधिकरण्यधोवलेन विशिष्टयोरभेदो ऽप्यस्तीति ।

सत्यं विशिष्टं विशेष्यादन्यदेव अन्यथा देवदत्तोऽयिषदानीं दण्डी न भवतीति प्रतीतिविरोधात् । न च सा दण्डाभावविषयेव । तदन्योन्याभावस्य तद्विषयत्वे तिद्विशिष्टकालेऽपि तद्वीप्रसङ्गात् । अत्यन्ताभावस्य भेदबुद्धच-विषयत्वात् । कदाचित् दण्डसंबन्धाश्रये तव तदत्यन्ताभावायोगाच्च । कालभेदेन एकस्मिन् तयोरिवरोध इति चेन्न । तदाप्याश्रयभेदाभावे तदयोगात् । तद्भेदा-भ्युपगमे चागतमेव विशिष्टस्यान्यत्वम् ।

मिति न वाक्यं व्यर्थमित्याह—पदार्थानधिकेति । न चैवं दण्ड्ययमित्यादाविप विशिष्टा-भेदो न स्यादित्याशङ्क्येष्टापत्तिमाह—-एकंचेति । अन्यत्रेति । तत्तादिविशिष्टाभिघाने तयोर्भेदान्नैकत्वमित्यर्थः ।

विशिष्टयोरभेदस्यःपि संभवान्नाखण्डार्थंत्वमिति परोक्तमनुवदिति—यस्विति । स्वरूपेणैवाभेदो न विशिष्टाकारेणेति वक्तुं तेन रूपेण भेदं साधयित—सत्यिक्तः । तिद्विशिष्टकालेऽगीति । देवदरो दण्डवैशिष्टचसमयेऽपि तस्मिन् दण्डान्योन्याभावसत्वात् अयं न दण्डीति धीः स्यादित्यर्थः । मेदबुद्धयविषयत्वादिति । अयं 'अनुको न' इति बुद्धच-विषयत्वादित्यर्थः । आश्रयमेदामाव इति । अभावाधिकरणयोः स्वरूपस्यैव संवन्धत्यात् । प्रतियोगिभेदाभावे बाधकान्तरमाह—एविभिति । तद्विति विशेष्णश्रये तदभावः विशिष्टाभावः । अभावस्व प्रतियोगितावच्छेदकाविच्छन्नेन विरोधः न प्रतियोगिमात्रे-णेत्याशङ्क्य गौरवान्मैवभित्याह—न च तदेति । प्रतियोगिमात्रस्य विशिष्टप्रतियोग्यनन्यत्वे उक्तव्यवस्याऽसंभवश्चेत्याह—विशेष्ट्येति ।

कथं तर्हि देवदत्ते दण्ड्यभेदद्वीरित्यत आह—स चेति । अत एवेति । विशिष्ट-स्वरूपयोरभेदस्यापि संभवात् तदात्मना धूमाग्निविशिष्टोरप्यभेदेन संभवादित्यर्थः । नन्वेवं सोऽयं देवदत्त इत्यत्रापि धूमवानिग्नमानितवदन्वयः किं न स्यादिति नेत्याह— तथापीति । वस्तुतस्तु धूमवान् अग्निमानित्यादाविष धूमादेख्पाधित्वमेव न तु एवं दण्डी नास्तीति प्रतीयमानोऽभावो यदि देवदत्तप्रतियोगिकस्तिहि कथं तद्वति तदभावः स्यात् । अत्यन्ताभावप्रतियोगिनोरेकदा एकत्र विरोधात् । न च तदा तत्प्रतियोगितावच्छेदकावच्छित्रो नास्तीति वाच्पम् । अभावस्य प्रतियोगिना सहैव विरोधात् । विशेष्यस्य विशिष्टानन्यत्वपक्षे त्वदुक्तव्यवस्थायोगाच्च ।

स च विशिष्टभेदः तस्य स्वरूपाभेदाविरोधो तस्यानिवैचनीयत्वात्। अतएव स एवायिविति प्रतंतिः न विरुद्धचते। अतएव धूमवान् विह्नमानि-त्यभेदप्रत्ययोऽपि अस्मन्मतेऽविरुद्धः। पग्स्य तुकथमपि न सम्भवति। भेदाभेदस्य निरस्तत्वात्। तथापि प्रकृते न संभवति विशेषणयोरभेदाबछेदकतया घूषाण्यो-रिवान्वयासंभवान्। तस्माल्लक्षणवावयमखण्डार्थमिति न साध्यवैकल्यम्।

तत्त्वं तु क्षित्रानन्विय प्रत्याय्यव्यावृत्त्वः यूनकालीनमुपाधिरेव न विशेषणम् । विशेषणं तु व्यावर्तकं क्रियान्विय । न चोपाधिविशेषणयोरभेद एव लक्षणभेदस्य सन्वात् । तथा व्यावर्तकं प्रत्याय्यव्यावृत्तिभिन्नकालीनमुपलक्षणम् ।

प्रतिकूलतक निराकरणम्

नन्वस्ति प्रतिकूलतर्कबाधः । तत्त्वमसिवाक्यस्याखण्डार्थत्वे पदार्यद्वयः शोधकवाक्यैरेवावगतार्थत्वेन वेयर्थ्यप्रसङ्गात् । न च भेदस्रमस्तेनानिवृत्त इति वाच्यम् । अद्वितीयब्रह्मस्वरूपनिश्चये तदयोगात् । अनिश्चये त्ववान्तरवाक्यस्यैव विचार्यत्वात् । पदार्थिनिश्चय।भावे महावाक्यस्यार्थावोधकत्वाच्च । न च जीव-स्वरूपस्य घटादिवत् बाध्यत्वेऽपि तदिवृतीयत्वं सिद्धचतीति वाच्यम् । योऽयं विज्ञानमय इत्यादिवाक्यात् तस्य चिद्रपतया निश्चितत्वेन तदभेदेनेव ब्रह्मणोऽ-द्वितीयत्विनिश्चयात् । ब्रह्मणि परोक्षत्वादिश्चमनिवृत्तेरपि तत ए । संभवादिति ।

विशेषणत्विमत्यभित्रेत्योपाधिविशेषणो । स्वरूपमात् – तत्वं त्वित्यदिना । क्रियानन्वर्योति । विद्येपानन्वयीत्यर्थः उपलक्षणव्यावृत्तये उत्तरविशेषणम्, विशेषणलक्षणे विशेष्यव्यावृत्तये व्यावर्तंकामत्युक्तम् । उपलक्षणव्यावृत्तये क्रियान्वयोति । उपलक्षण-लक्षणे यस्य कस्यचिदागन्तुकस्य उपलक्षणता शरणाय व्यावर्तंकि मित्युक्तम् । उपाध्या-वितिवृत्तये इतरदिति द्रष्टव्यम् ।

महावाक्यानामखण्डार्थत्वे बाधकान्तरं चोदयित--निर्वात । पदार्थशोधक-वाक्योत्यज्ञानेन जीवपरभेदभ्रमानिवृत्तेः महावाक्यमर्थविदत्याशङ्क्याह—न चेति । तद्योगादिति । भ्रेदभ्रमायोगादित्यर्थः । ब्रह्मणोऽद्वितीयत्वं वास्तवभेदाभावादेवो-पपद्यते । स च जीबस्य बाध्यत्वेऽपि संभवतोत्याशङ्क्य त्वंपदार्थशोधकत्राक्यपर्यालो-लोचनया जीवस्याबाध्यत्वनिश्चयान्मैविमत्याह—न च जीवत्याद्वना । तः एवेति । जीवाभेदेनाद्वितीयत्वनिश्चयादेवेत्यर्थः । जीवपराभेदसाधकयुक्तोनां महावाक्याङ्गत्वेन तेन विना नावान्तरवाक्यमात्रात् अभेदसिद्धिरित्यभिग्रेत्य परिहरित—मैविमत्यादिना । भैयम् । अद्वैतवाक्याद्धि ब्रह्मणो जीवाभेदो न सिद्धचिति घटादेरिव जीवस्वरूपस्योप धर्वेनापि तन्निश्चयसंभवात् । न च निष्प्रपश्चस्त्रप्रकाशात्मना निर्णीतजीवस्वरूपस्य । ध्यो न संभवतीति वाच्यम् । तन्निर्णायकवाक्यस्य महा-वाक्यशेषत्वेन तेन विनात्त्रदसिद्धेः ।

तथाहि --- न तावदद्वैतार्थसिद्धये तिन्नणंयः; तह्योक्तविधयाऽन्यथापि संभवात्।
नापि निष्प्रपञ्चस्वप्रकाशात्मतस्यं स्वत एय प्रतिपाद्यम् उपयोगाभावात्।
प्रयोजनस्यब्रह्मविदाप्नोति परं तरितशोकमात्मविदिति श्रुतिद्वयपर्यालोचनया
ि ष्ठप्रश्चात्मव्रह्माभेदनिश्चयाधीनत्वात्। बावयद्वयस्य स्वस्वार्थे पर्यवसञ्चत्वेन
ततस्तवभेदासिद्धश्च। अतो महावावयमेव अभेदयोग्यतासिद्धचर्थे निष्प्रपञ्चात्मतत्वमपेक्षत इति तन्निर्णायकवावयं सहावावयशेषमेव। न च जीवस्वरूपस्य
बाधे बन्धमोक्षयोवेयधिकर्ण्यं स्यादिति तस्य मुक्तिकालीनत्वे निर्णाते अद्वेतश्रुत्या तदभेदः सिद्धयतीति वाच्यम्। जीवस्बरूपविषयाणां न्यायानां तद्विषयबावयशेषतयाऽतच्छेष्रवात्।

एवं सत्यादिवाक्यमपि महावाक्यशेषमेव तावन्मात्रत् पुरुषार्थासिद्धेः।
तस्योदाहृतश्रुतिद्वयपर्यालोचनया प्रत्यगिभन्नब्रह्मज्ञानाधीनत्वात्। तदभेदस्य
महावाक्यं विनाऽप्राप्तेः। महावाक्यं विना जोवपरभेदश्रुतिविरोधेनाद्वैतवाक्यस्य
निरङ्कुशाद्वैततात्पर्यकल्पनायोगाच्यः।

अश्वनायादिराहित्यंनिष्प्रपञ्चपदार्थः । तदसिद्धेंरेति । त्वंपदार्थस्वरूपविशेषनिर्णया-सिद्धेरित्यर्थः । स्वत एवेति 'स्वातन्त्र्येणैव पुरुषार्थहेतुत्वेनेत्यर्थः ।

तरित शोकमात्मविदिति श्रवणात् अनुपयोगोऽसिः इत्याशङ्कयाह -प्रयोजनस्येति। फलजनकं प्रतिपन्नाभेदज्ञानं परस्परेकवाक्यतापन्नावान्तरवाक्याभगामव
भविष्यतीत्याशङ्क्याह --वाक्यद्वयस्पेति। एकैकस्वार्थमात्रे पर्यवसन्नाभिधानत्वेनेतराकाङ्भाभावात् तेनैकवाक्यतानुगपत्तेः न रक्तप्रटन्ग्रायात् एकवाकः ता। तिद्वशेषणविशेष्याद्यभावात्। न हि घटो भवित पटो भवित इति वाक्ययोरिप रक्तपटन्यायादेकवाक्यता भवित तद्वत्। न चैकप्रयोजनवशात् परस्परान्त्रयइतिवाच्यम्। प्रयोजनस्याभेदबोधायत्तत्या तद्धेतुवाक्यशेषत्या प्रयोजनपर्यंवसायित्वसंभवेन परस्परान्वयकत्पनाऽयोगः।निह बिह्नरस्ति वायुरस्तीति वाक्ययोः प्रयोजत वशादेकवाक्यता हष्टिति भावः।
त्वंपदार्थनिर्णयस्य स्वत उपयोगाभावसाधनफलमाह --अत इति। एवमिप जीवस्वरूपविषयन्यायानुगृहीताद्वेतवाक्यादेवःभेदबोधिसद्धेः कि महावाक्येनेत्याशङ्क्याह--न च जीवेति। तद्विषयवाक्येति। जीवस्वरूपविषयकं यद्वाक्यं योयं विज्ञानमयः (प्राणेष्))
इत्यादि तच्छेषतया तत्यदार्थवाक्यशेषत्वादित्यर्थः। तत्यदार्थमात्रज्ञानादिप प्रयोजनाभावात् तद्वाक्यमपि महावाक्याङ्कित्वाद्वित्यर्थः। इत्यविवादित्यर्थः। इत्यविवाद्वातिपरं
तरितशोकमात्मवत् श्रुतिद्वयपदेनोच्यते।

ननु भेवश्रुतेरनुवादत्वास स्वार्थतास्पर्धंम् 'नाम्बोऽतोऽस्ति' इति श्रुतिश्च जीवपरभेदं निवेधतीत्युक्तम् । सत्यं । जीवपरभेदिविषेधश्रुतिन्यायवोस्तदभेदप्रमाप-कवाक्यशेषत्वात् । अन्यथा सामान्यतो हितलाध्यं पुनोधकोत्पत्तिविधेरेवार्थ-वादोपस्थापितस्वर्गमादाय पर्यवलानसंभवात् अधिकारिविधिमात्रं निरर्थकं स्यात् तत्रचैदंवर्यभेदे प्रकृतेऽि तथेत्यलमन्या चर्चया । तदुवतं भगवता नारदेन ।

तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थं ज्ञानं भोक्षस्य साधनम् । ज्ञाने स्वनाहते सिद्धे सर्वं ब्रह्ममयं भवेत् ।। इति ।

अत एवैतस्य स्वर्गकामाधिकारवावयस्येव महावावयस्यम् । नाप्यत्रयोजकत्वं एकधैवानुद्रष्टव्यमित्याच खण्डार्थतात्पर्यग्राहकश्चृतिविरोधप्रसङ्गस्य विपक्षे वाधक-तर्कस्य सत्वात् । चैतन्यातिरिक्तस्य विण्यात्वेन शास्त्रप्रतिपाद्यत्वायोगाच्च । किञ्चाखण्डार्थत्वाभावे वावयं निविवयं स्थात् । समानाधिकरणवावयस्य तादात्स्यातिरिक्तसंसर्गबोद्येऽसभर्यत्वात् । जीवपरयोश्च गुणगुण्यादिवत् भिन्नत्वे सति अभिन्नसत्ताकत्वलक्षणतादात्स्यस्य भेविमण्यात्वं विनाऽसम्भवात् । मिण्याभेदस्य प्रमाणशास्त्राप्रतिपाद्यत्वात् । जीवपरयोः गुणगुण्याविभावाभावाच्च ।

भेदश्रतेर् वंलत्वान् नाद्वेतश्रुतिसंकोवकतेति शङ्कते — ननु मेदेवि। भेदश्रुतेरतत्परत्वमङ्गीकृत्य तिन्नवेधकश्रुतिन्यायानां महावावयगेषत्या तदमावे न भेदापशदसिद्धिरित्याह— सत्यमिति। ग्रेषिविषयन्यायानुगृहीतावान्तरवाक्येनेव महाव क्याक्षेपेऽ तिप्रसङ्गमाह- — अन्यवेति। उत्पत्तिवाक्ये अभीष्टं भावयेदिति विध्यर्थत्वात् ति साधनतावगितः गुरुमतेऽपि तत्रैव विश्वजिन्त्यायेनाधिकारः कल्पियतुं शक्य इति कि
स्वर्गकामादिवाक्येनेत्यर्थः। अधिकारवाक्यश्रवणादेवोत्पत्तिवाक्यानां कर्मस्वरूपप्रतिपत्तिमात्रपरता तादर्थ्येन कल्प्यत इत्याश्चक्याह— तत्र चेति। महावाक्योत्यज्ञानादेव
पुरुषार्थं इत्यत्र वृहन्नारदीयवचनमुदाहरित— तदुक्तिश्चित। तत्त्वमादिवाक्यस्य महावाक्यत्वं न पारिभाषिकं तस्यैव फलवत्त्वेनान्यशेषित्वादित्याह— अत एवेति। महावाक्यस्याखण्डार्थत्वे वाधकाभावादुक्तहेतोर्श्ययोजकतेत्याशङ्क्य निराकरोति—नाप्यप्रयोजकत्विमत्यादिना। किञ्चात्र गामानयेत्यादाविव तादात्म्यातिरिक्तसंसर्गस्य
गुक्छः पट इत्यादाविव तादात्म्यरूपस्यार्थान्तरस्यासंभवात् अखण्डार्थत्वमावश्यकमित्याह— किञ्चेत्यादिना। तथाप्यभेदस्यापि संसर्गत्वात् कथं तद्विषयस्याखण्डार्थ-

न चाभेद एव संसर्गी वाक्यार्थः । भिन्नयोरभेदायोगात् स्वरूपमात्राभोदस्य संसर्गत्वाभावात् । तथा च परिशेषात् वाक्यमखण्डार्थनिष्ठभेव ।

नवीनाभिप्रायनिरासः

अत्राह नवीनः—तदाशितत्नाज्जीवे तदिति व्यपदेशः समर्थः पदिविधिरित्यत्र समयंपदाश्रितीविधिः समर्थं इति पदेनोच्यते इति महाभाज्योक्तः । सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः इति धावयशेषाच्य । अथवा बाह्मणोऽस्य युखमासीत् इति वत् शरीरिविशिष्टत्वेन ततो जातत्वादिति व्यपदेशः । इग्यणः सम्प्रसारणिमत्यत्र काकाज्जातः काकः श्येनाज्जातः ग्येनः एवं संप्रसारणाज्ञातः सम्प्रसारण इति महाभाष्योक्तेः । सन्पूष्ठाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजा इति वाक्यशेषाच्य । अथवा 'धान्यमसि धिनुहिदेवान्' 'इत्यत्र तण्डुले धान्यशब्दवत् तदधीनत्वात् तद्वचपदेशः । 'प्राणवाधनं हि सोम्य पन' इति वाक्यशेषे जीवस्येश्वराधीनत्वोक्तेः यदधीना यस्य सत्ता तत्तवित्येव भण्यते इति महाभारतोक्तेश्व । अथवा अतिदेशोऽयं तद्वत्व-मसीत्यर्थः । बहुगणेत्यादिसूत्रे वहुगणवनुडतयः सङ्ख्याव्यक्तिः य सत्येकस्मिन्नेव वर्ते अतिदेशोऽवगम्यते इति महाभाष्योक्तेश्व । एवं च सत्येकस्मिन्नेव पदे स्थाणेति ।

रामा-जमतानुवादः

विरन्तनदाससु शरीरबाचिनां देवमनुष्यादिशब्दानां शरीरिपर्यन्तत्वदर्शनात्, जोवस्य यस्यात्मा शरीरं इत्यादिश्रुत्या ईश्वरशरीरत्वात् तत्त्वमसीति ब्यपदेशः शरीरशरीरिभावनिबन्धन इत्याह । उपासना परमिति केचित् । तम्न ।

त्विमत्यतं आह्—न च मेद एवेति । वंसगैत्वामावादिति । संसर्गस्य संसिंगभेदसमाना-धिकरणत्विनयमात् तद्रहितस्य संसर्गत्वाभावादित्यर्थः । परोत्प्रेक्षितां परिशेषासिद्धि-मनुवदित—-अत्राहेति। तदाश्रिते तद्वधपदेशः क्व दृष्ट इति वीक्षायामाह—समर्थे इति जीवस्य ब्रह्माश्रितत्वे कि मानं येन जीवेन व्यपदेशः स्यात् इत्यत आह—सर्वे इति । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् । अन्तरेगापि वितिमिति । संख्यावदिति प्रत्ययं विनापीत्यर्थः एकस्मिन्नेवेत्यर्थः । तत्पद एव सर्वत्राश्रितत्वाद्यर्थस्थात्यर्थः ।

जीवपरयोः शरीरशरीरिभावनिबन्धनं सामानाधिकरण्यं त्वंपदार्थस्य जीवरूप-शरीरयुक्तान्तर्यांमिणः तत्पदार्थेन परमात्मनाऽभेदबोधनादिति श्वेतमुक्छृङ्गधारिमतं तदण्यनुवदिति—विरन्तनेति। तदाश्चितत्वात् तद्वचपदेश इत्यत्र कि वस्तुतस्तदाश्चयत्व-मभिप्रेतं उत कित्पतं? नाद्यः जीवपराभेदस्य श्रुतिस्मृतिन्यायशतसिद्धतया जीवस्य वस्तुतः पराश्चितत्वायोगात्। नापि द्वितीयः कित्पतस्य तत्त्वावेदकश्चितप्रमेयत्वायोगात् इत्युपपादयित—त्त्व विवेरित्यादिना। आराप्रपरिमाग्रीति। तदत्रस्य प्रत्यक्षतया मध्यमपरि- विधे:समर्थपदाधितत्ववत् जीवस्य ब्रह्माधितत्वस्य वास्तवस्यासंभवात् । औपाधिको हि जीवपरयोर्भेदः "यथाह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्वान् अपोमिन्ना बहुधैकोऽनुगच्छन् । उपाधिना न्नियते भेवरूपः देवः क्षेत्रेक्वेवनजोऽयमात्मा" एकोदेवः
सर्वधूतेषु गूढः इत्याविश्रुतेः ।" स एव इह प्रविष्ट" इति परस्यैव जीवभावेनानुप्रवेशश्रुतेश्च । अनुप्रविष्टोऽन्तर्याभ्येव न जीवः इति चेन्न, "सवा एव भूतानि
इन्द्रियाणि षिराजं देवताः कोशांश्च सृष्ट्वा प्रविश्य अवदो मूद इव व्यवहरम्नास्ते
माययैव तस्मावद्वय एवं।यमात्मा सन्म त्रो नित्यः" इत्याविश्रुतिषु अनुप्रविष्टस्य
मूद्यत्वव्यवहर्तृत्वाविश्रववात् । न चान्तर्यामी मूदः व्यवहर्ता वा । अनेन जीवेनेत्यनुप्रविष्टे जीवशब्दप्रयोगाच्च ।

जोवाणुरविन रासः

किञ्च न तायदणुर्जीवः । 'एष महानज आत्मा' इति श्रुतिविरोधात् आराग्रपरिमाणश्रुतिविरोधाच्च । अणुत्वे प्रत्यक्षत्चानुपपत्तेः । विरुद्धदेशे अपर्या-योत्पन्न गुंखबुःखकृतिद्वयायोगाच्च इत्युक्तम् ।

नापि सर्वंगतः । अहमनुषवगोचरस्य सर्वंगतत्वे प्रभाणाभावात् । अनु-भानानां धर्मिप्राष्ट्रकप्रमाणवाधात् । श्रुतेश्च ब्रह्मात्मनैव तस्य विभृत्वं प्रतीयते । अतोऽहमनुभवात् मध्यमपरिभाणो जीवः तस्य च स्वामाविकत्वे कार्यत्वप्रसङ्गात् कृतहानाविप्रसङ्गात् विधिमोक्षशास्त्रानध्ययनप्रसङ्गाच्च भौपाधिकभेदवानेव परांशो जीवः । स च भेदोऽपारमाधिकः तदिभाने तव्भेदस्य तत्समानसत्त्वस्या-योगात् । तथा च कल्पितभेदवान् जीवः तेन तदाश्चितत्वमपि कल्पितमेवेति तत्परो वेदोऽप्रमाणं स्थात् बाधितार्थकत्वात् । सदायतनाः सत्प्रतिष्ठा इति वाक्येनैव तत्तिसद्धेरितरवेयर्थप्रसङ्गाच्च ।

जीवजन्मनिरास)

एतेन तज्जातत्वमपि व्याख्यातम् । जीवस्य स्वरूपेणोत्पत्ययोगात्।

मारगाः तत्तुल्यपरिमाणबोधिश्रुतिविरुद्धपणुत्वमित्पर्यः। अन्यायेति छेदः। अव-यवभेदेन युगपदुत्पनयोः सुखदुःखयोः वृत्तिद्वयस्य चायोगादित्यर्थः।

धर्मित्राहकप्रमाणबाधादिति । अहमिहैनेति धर्मिप्राहकाह्रप्रस्ययेन परिच्छिन्तत्व-ग्रहादित्यर्थः । कि च सदायतना इत्यत्रैन स्पष्टं सः पत्रह्माश्रितत्वाभिधानात् तदर्थ-कतत्त्वमादिवाक्यं व्यर्थं स्यात् । न च तस्यैत पुनरभ्यासः, तत्त्वमसीति बहुधाऽभेदा-भ्यासनदिति वाच्यम् तत्रात्नाशाङ्कानिरसनपूर्वकाष्याससंभवात् न तथाऽत्रेत्यभिप्रेत्याह---सदायतना इति । तज्जातत्वात्तद्वयपदेश इत्यत्रापि उक्तदोषमतिदिशति—एतेनेति । शरीरविशिष्टस्य क्षेत्रलजीव।दन्यत्वे तस्य तस्मादिनष्पत्तेः । अनन्यत्वेऽपि शरीर-मात्रस्यैवोत्पत्तेः । सन्भूला इत्यनेनैतित्सह्यरितरवैयथ्यन्ति । धान्यमसीत्यत्रापि धान्याधीनत्व प्रतिप। धते विनिष्णेगवलात् धान्यशब्देन कथित्वत् तण्डुला एवोप-स्थाप्यन्ते । तदधीनत्वस्याप्यवास्तवस्य शास्त्राप्रतिपाद्यत्वात् । वावयान्तरेण तस्य सिद्धत्वाच्य ।

यदधीना यस्य सत्तेत्यावि भारतवस्तं च तव न साधु । तदकार्यस्य जीवस्य वस्तुतो भिन्नस्य तदधीनसत्ताकत्वायोगात् । किल्पतभेवस्येव तदधीनसत्ताकत्वात् । तद्विदिव्यतिदेशोऽप्यनुपपन्नः । अतिदेशज्ञायकाभावात् । बहुगुणेत्यादिस्त्रेते तु एकधैवेत्यादिवत् कतिष्येत्यादिप्रयोगसिद्धचर्यं वर्ति विनाप्यतिदेश आदृतः । न चेह तथा किश्वित् तेन विनाऽनुपपन्नमस्ति । न च त्वंपदमुख्यार्थलाभ एव प्रयोजनम् । त्वंपदवाच्ये श्वेतकेतौ बह्मसाख्य्यस्य बाधितत्वात् । न च मुक्तौ तद्वदिति वाक्यार्थः । मुक्तिवाचकपदाभावात् त्वंपदेन मुक्तिविशिष्टजीव-लक्षणायां अतिदेशकल्पकाभावात् । असीति वाक्यार्थस्य वर्तमानत्वश्रुति-

केवलजीवस्य तस्माद्वह्मणः अनिष्यत्तेः तत्र तद्वचपदेशायोगादित्यर्थः । शरीरमात्रस्यैवेति । विशेष्यस्य जीवस्य नित्यत्वात् तत उक्तदोषादित्यर्थः । तदधीनत्वाक्तद्वचपदेश इत्यत्र परोक्तोदाहरणं तावद्दूषयति—-धान्यमसीति । धान्यमसीति दृषदि तण्डुलानधिवपति इति वाक्यन धान्यमसीति मन्त्रस्य तण्डुलाधिवापे विनियुक्तत्वात् लक्षणया धान्यपदेन तण्डुलाः स्मार्यन्ते इन्द्रपदेनेव गार्हपत्यः न तु तेषां धान्याधीनत्वं तदर्थं इत्रर्थः ।

पराभिन्ने जीवे वास्तवतद्धीनत्वासंभवात् कल्पितमेव तत्तत्रेति न तस्या-त्राभिधानमित्याह—तद्धीनत्वस्थेति । वाक्यान्तरेग्गेति । प्राणबन्धनं हि सोम्य मन इति वाक्येनेत्यर्थः । अत्र परमात्मा प्राणपदार्थः । मन उपाधिको जीवो मन इत्युक्तः । अति-देशपक्षं दृष्टान्तवैषम्येण दूषयति—तद्वित्यादिना । मुख्यार्थनाम एव प्रयोजनिमिति तच्चातिदेशकमिति शेषः ।

तत्र किमितिदेशार्थः चतुर्भुजत्वादिसादृश्यं कि वा नित्यज्ञानादिमत्त्वं ? नाद्य इत्याह—त्वंपदवाच्य इति । अतिदेशकल्पकाभावादिति । त्वंपदमुख्यार्थत्वं हि तत्कल्पकं तस्य छक्षकत्वे कृतोऽतिदेशसिद्धिरित्यर्थः । असीति पदिवराधादिप न मुक्तौ सादृश्यं तद्वाक्यार्थं इत्याह—असीति । द्वितोयभुद्भावयित—नित्यज्ञानादिमत्त्वमिति । नित्य-ज्ञानानन्द देः भावरूपाविद्यातिरिक्तेनावरणायोगात् । तस्याश्च त्वयाऽनश्युपग्मात् । त्वानुपर्णभविरोधो दुनिवार इति दूषयित—नाविद्यामिति । जीवाश्रितनित्यज्ञानादिकं चाविद्यमानित्याह—जीवातिरिक्तेति ।

विरोधाच्य नित्यज्ञानादिमस्त्रमितिदेशशब्दार्थः । न चानुमविरोधः । आवृतत्वः दिति चेत् न, अविद्यां विना प्रकाशावरणानुपन्तेः । जीवःतिरिक्तज्ञाने प्रमाणा-भावात् । जीवधर्मज्ञानस्थानित्यत्वानुभवेन बाधितत्वाच्च ।

अतत्त्वमिस इति पदच्छेदनिरासः

यत्तु सत्यात्मा अतत्त्वमसीति वदछेदः भिन्नशकुनिवृद्धान्तवल।त् । शब्दो नित्य इत्यत्र घटवृद्धान्तेनानित्य इति छेद इवेति । तत् अतिफल्गु । ईश्वर-भेदस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वेनाजिज्ञ।सितस्य चाप्रतिपाद्यत्वात् । एकविज्ञानाधीनसर्व-विज्ञान-अद्वितीयत्व प्रतिज्ञा तदुपपादनाद्यनेकोपक्रमविरोधाच्च वृद्धान्तमात्रवस्रात् भेदोपदेशे तद्वदेव जीवस्य शकुनित्वं ब्रह्मणोऽचेतनत्वं च विवक्षितं स्यात् अन्यया वृद्धान्तवैषम्यात् अहं ब्रह्मास्मि, तत् त्वभेव त्वमेव, तत्त्वमात्मा ब्रह्मांव ब्रह्मा-त्मैव न विचिक्तित्स्यं इत्यादिमहावावयेषु त्वदुक्तकल्पनायोगाच्च । तस्मादवीचीन-मत्मवाचीनमेव ।

चिरन्तनदासमतनिराकरणम्

यत्तु चिरन्तनदासमतं, तत्तुच्छम् मनुष्यादिशब्दानामात्मनीव त्वंशब्दस्या-न्तयिमिणि लक्षणा कि वा मुख्यार्थत्वमेव । नाद्यः, अन्तयिमिलक्षणां विनाऽनुप-पत्त्यभावात् । न च बाह्मणादिशब्दानामिष न लक्षणेति वाच्यम् । ब्राह्मणत्वस्य तद्विशिष्टस्य वा तदर्थत्वात् शरोरातिरिक्तात्मनश्च तदुभयातिरिक्तत्वात् ।

न द्वितीयः, त्वंशब्दस्य संबोध्यमात्रवाचकत्वात् अन्तर्यामिणश्च संबोध्या-

सदेव साम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयं इत्युपक्रम्य ऐतदात्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यं स आत्मा इत्येतेन ब्रह्मणैव मृष्ट्यादिकथनपुरस्सरं आरम्भणाधिकरणन्यायेन तस्याद्वितीयत्वं प्रतिपादितमनालोचयता नवीनेन अतिदीर्भाग्यात् तत्त्वमस्यादिवाक्योत्यमित्यादिसमृत्या अयमात्मा ब्रह्मोति श्रुत्या च विरुद्धः पदिवभागः कृतः । स चातितुच्छोऽपि दुर्जनरमणी-यत्वान्निराकार्यः इति तमनूद्य निराकरोति—यत्त्वित्यादिना । शकुनिस्त्रदृष्टान्तेति । यथाहि शकुनिः सूत्रेण प्रतिबद्ध इत्युक्तशकुनिस्त्रदृष्टान्तगतभेदवलादित्यर्थः । अतत्त्वम-सीति कल्पनामात्रान्न तवेष्टसिद्धः । एतादृशकल्पनागन्धरिहतानामभेदबोधकमहा-वाक्यानां शतशः श्रवणादित्याह—अहं ब्रह्मास्मीत्यादिना । अर्वाचीनमेवेति । निष्ठष्टं हेयमेवेति यावत् । श्रृङ्गिमतं प्रमाणयुक्तिहीनत्वादुपेक्ष्यमित्याह—यत्त्रित्यादिना । मनुष्यब्राह्मणादिपदानां आत्मिन शक्तत्वात् तेषामात्मनीव च कि त्वंपदस्यान्तर्यान्मिण स्थलोत्युक्तमयुक्तमित्याशङ्क्याह्—न च ब्राह्मणादीति । त्वंपदस्यान्तर्यानी मुख्यार्थं इति कल्पं निराकरोति—न द्वितीय इति । किञ्च जीवस्य शरीरत्वे सित तद् वन्यत्वात्। जीवस्य परमात्मशरीरत्वाभावाच्च । न हि जीवः परस्यभोगायतनम्।
न च साक्षात्प्रयत्नाधिष्ठेयत्वात् तच्छरीरत्वं । अङ्गुल्यावेरपि साक्षात्प्रयत्नाधिष्ठेयत्वात् अन्त्यावयवित्वस्य जीवेऽभावात् । ब्रह्मणि प्रयत्नाभावा चच । उपासनापरत्वं तु बहुधाऽऽचार्येरेय निरस्तमिति न निराक्रियते । अतो लक्षणया सोऽयमिति वाक्यवत् तत्त्वमस्यादिवाक्यमखण्डार्थनिष्ठमिति तदर्थक्षाक्षात्काराज्ञिरितशयान दब्रह्मावाष्तिरूपा मुक्तिः ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति श्रुतेः ।

तस्मावहमनुभवगोचरातिरिक्तं अकर्त्रभोक्तृस्वभावस्वप्रकाशात्मकं अविद्यया विभक्तमिन प्रतीयमानं त्वंपवलक्ष्यमुद्दिश्यौपनिवदस्य मायया जगदुपादानिर्मित्त-भूतस्य वस्तुतो निविशेषस्य सत्यज्ञानानन्दानन्तात्मनः तत्पवलक्ष्यस्य स्वरूपमान्ना-भेदो महावाक्येन प्रतिपाद्यत इति सिद्धम् ।

> श्रुतिरयमिति वक्तुं यन्न शक्नोति यस्मिन् वटतरुतलवासी मौनमास्ते महीयान् । अतुलनिजविभूतेस्तस्य देवस्य भूयात् नरमृगवपुषोऽयं प्रीतयेऽद्वैतदोपः ॥ १ ॥

वाचकपदस्य तद्युक्ते शरीरिणि प्रवृत्तिः । न च तदस्ति जीवे शरीरलक्षणाभावादि-त्याह—जीवस्येति ।

ननु साक्षात्प्रयत्नजन्यव्यापारवत्त्वमेव शरीरलक्षणं तच्च जीवेऽप्यस्ति तस्यापि साक्षादीक्ष्वरप्रयत्नाधिष्ठेयत्वादित्याशङ्क्याह्—न च साक्षादिति । अङ्गुल्यादेश्योति । तथा च शरीरतद्वयवयोः भेदात् अवयवेऽतिव्याप्तिरित्यर्थः । अन्त्यावयवित्वे सतौष्ठि विशेषणान्नोक्तदोष इत्याशङ्क्याह्—अन्त्यावयवित्वस्येति । औपनिषदत्ववावे खहाषि नित्यस्य चानित्यस्य च प्रयत्नस्य निरासाच्च न तत्प्रयत्नाधिष्ठेयता जीवस्वत्यिष-प्रत्याह्—अहाणीति । महावाक्यानामर्थान्तरानिरूपणात् पारिशेष्यादखण्डार्थत्वं सिद्ध-मित्याह—अत इति । वादिविप्रतिपत्तिनिराकरणेन वेदान्तानामखण्डार्थत्वनिर्धारणेनास्य प्रकरणस्य परमप्रयोजनमाह—इति तद्येति । परिच्छेदचतुष्टयस्यकवाक्यतां दर्शयन् तदर्थमुपपादितमुपसंहरति—त्तस्यापिति ।

यतः ईश्वरप्रीत्यथं एव स्वधमः वीयंवत्तरो भवति अतो मननात्मकस्वधमी-चरणरूपग्रन्थमीश्वरे समपंयति—श्रृतिरयमिति । निरपेक्षश्रुतिरपि अयमिति अमुक-स्वरूप इति वक्तुं शक्त्या बोधियतुं न शक्नोति । यस्मिन् विषये महीयान् महेश्वरोऽपि वक्तुमसमयं वटत्तरुमूलमाश्रित्य मौनं यथा तथाऽञ्स्ते अतः अनुलनिजविश्रूते निर्रतिश्वय-स्वाभाविकमहिमापन्नस्य नरमृगवपुषः प्रत्यक्पराभिन्नाखण्डचिद्रपस्य प्रीतये अयं अद्येतदीपो भवत्वत्यर्था । कृतियमयरेन्द्रोन्निद्रमौलिप्रभीघ— प्रमुदितपदपीठश्रीपतेरेच विष्णोः । न सम निमेषेय्यप्रभीरक्षताऽस्तु स्फुटबहुविकृतिर्वा नात्र मे किन्त्रिदेनः ॥ २॥

> कियविष परिषीतं यत् क्वाचित् प्रसङ्गात् विसलपवलरोजक्षालनाम्मो गुरोनः । ग्रमयति हृदि तापं वर्धयत्यात्मविद्या जलविधियपि विष्णी मक्तिमेतद्विधरो ॥ ३ ॥

आहं कियानेष गुरोः प्रसादः व्ववाऽमरे वैर्मनसाप्यलभ्यः। प्रसादिने देवदरे मुरारौ न किश्विदप्राप्यमिहेति मन्ये॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिक्राजकाचार्यभगवज्जगन्नाथाश्रमशिष्य-श्रीमन्नृसिहाश्रमकृतौ अद्वेतदीपिकायां चतुर्थः परिच्छेदः

अस्मिन् ग्रन्थे शब्दतोऽर्थतो वा दोषप्रतीताविष (तेरिष ) न मय्यपराघो मन्तव्यः ईश्वरस्यैवात्र स्वतन्त्रतया तत्कर्तृत्वाञ्च । मया च तत्प्रेरणयेव प्रतिपदं प्रवृत्त-त्वात् । ततश्चैतस्य स्तुत्या निन्दया वा न मम हर्षोदिरिति शमं दर्शयति — क्वतिरिय- मिति । निर्मेलप्रकाशत्वमुन्निद्वपदार्थः ।

अमरेन्द्राणामुन्निद्रमौलिप्रभायाः ओघः प्रमुदितः नमस्कारकाले तिरस्कृतो येन तादृशं पदपीठं यस्य तस्य श्रीपतेरित्यर्थः । अप्रभोः असमर्थस्य अक्षता निर्दोषा स्फुटबहुविकृतिः स्वस्वानेकदोषयुक्ता वाऽस्तु । अत्र मे न किञ्चिदेनः अवद्यमित्यर्थः ।

मानावादिनिराकरणेन स्वमतिनिष्कर्षहेतोः ग्रन्थस्य गुर्वेनुग्रहादेव समाप्तत्वात् गुरुमिभपूजयित—िकथदपीति। ईषदपीत्यर्थः। तदिप न श्रद्धया किन्तु निमित्तान्तरा-दित्याह्य—प्रसंगादिति। यदंभः परिपोतं एतच्छमयतीत्यन्वयः। अन्येषां किमित्ये-वाष्ट्रत्रगुर्वेनुग्रहो नेति शङ्कां निराकुर्वेन् तस्येश्वरप्रसादलभ्यतयाऽतिदुर्लभतामाह— अहमिति।

इति श्रीमत्परप्रहंसपरिक्षाजकाचार्यंभगवन्त्रींसहाश्रमपूज्यपादशिष्य नारायणाश्रम-विरचिते अद्वैतदीपिकाविवरशे आनन्ददीपिकास्यः चतुर्थः परिच्छेदः





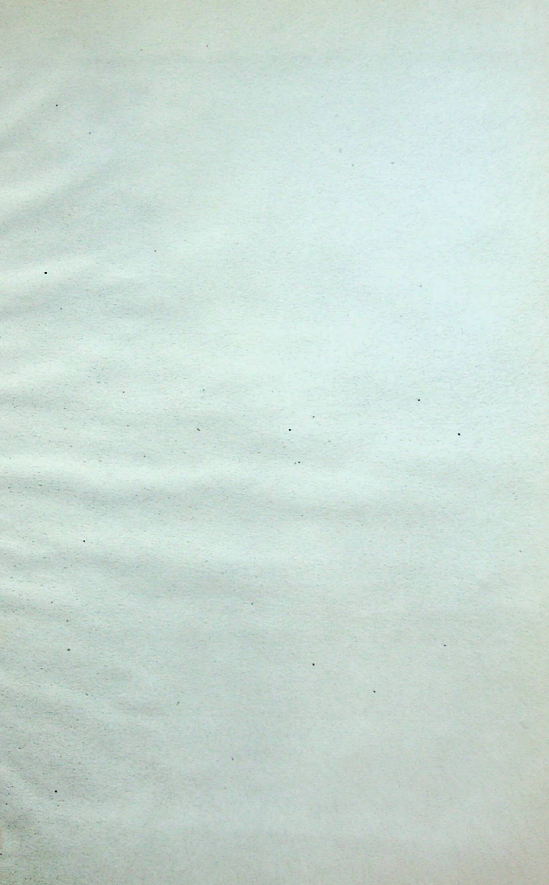
## चतुर्थपरिच्छेदे मुद्रणाशुद्धिपरिहारः

|                               | <b>र्व</b> ० | र्वे ,    |
|-------------------------------|--------------|-----------|
| ब्रह्मवाच्यमेव — इति पठनीयम्  | 7            | 7         |
| ब्रह्मजात्याद्याधारव्यक्ति    | 3            | 4         |
|                               | 8            |           |
| <b>क्रियेवेन</b>              | q            | o         |
| निमित्ताभावात् न              | •            | 8         |
| निरस्तत्वात्                  | Ę            | ч         |
| लक्ष्यमेव                     | 9            | 78        |
| वाच्यसंबन्धितया               |              | उपान्त्ये |
| अपर्यवसानालभ्यस्यं            | 4            | टी. ४     |
| नुपलम्भात्                    | 4            | ٥ د       |
| तथाचेति                       |              | १७        |
| लाक्षणिकेति                   | 8            | 28        |
| अाशङ्कायामाह                  | 3            |           |
| मुख्यार्थान्वयस्यात्          |              | हो.       |
| लक्ष्यपद                      | १२           | २२        |
|                               | १५           |           |
| प्रश्नोत्तरेषु                | २६           | - 88      |
| प्रकृष्टप्रकाशो               | 99           | १०        |
| <sub>जिज्ञासित</sub> त्वादिति | . 3          | टी. १०    |
| एकस्मादिति                    | 31           | 8 88      |
| जिज्ञासिता                    | क्           | र टी∙ ₹   |
| तादस्मात्राघ                  | 8            |           |
| तद्बह्य-ब्रह्मैवे र           | 81           |           |
| एकधेव 💮                       |              |           |
|                               |              |           |

| निविशेगष रता     |  |
|------------------|--|
| अनुमानाद्वाशत्रु |  |
| अन्यूनानतिरिक्त  |  |
| एवे इन्त्व्रधी:  |  |
| कृतिरिय          |  |
| तत्रर्तृत्वाच्च  |  |

| 28 |     | 80 |
|----|-----|----|
| ४९ | टी. |    |
| 42 |     | Ę  |
| 47 |     | v  |
| ĘĘ |     | 8  |
| ६१ | टी. | २  |





| निविशेगष रता     |
|------------------|
| अनुमानाद्वाशत्रु |
| अन्यूनानतिरिक्त  |
| एवेदन्त्वधीः     |
| कृतिरिय          |
| तत्कर्तृत्वाच्व  |

| 28     | 50  |
|--------|-----|
| ४९ टी. |     |
| 48     | Ę   |
| 45     | 6   |
| FP     | 8   |
| ६१ टी  | . २ |









